A lógica fálica









Miriam A. Nogueira Lima


A anatomia é mesmo o destino? Quais os pontos teóricos freudianos de onde Lacan parte na elucidação dessa questão? Como alguém chega a se identificar como homem ou mulher se não existe o ser homem ou o ser mulher, em princípio, se o que existe é o ser de fala, o ser falante, ou o fala-ser, como é de uso a tradução do termo parlêtre?!

A psicanálise indica que a identificação sexual é antes uma questão lógica, ou lógico-discursiva, que uma questão biológica, ou biológico-anatômica, como se pode ver desde Freud em “Algumas conseqüências psíquicas da diferença anatômica entre os sexos” (1925/1973). Interessam à psicanálise essas conseqüências psíquicas.


Nessa operação lógica, o operador teórico é o falo, ainda que Freud não usasse empregar o termo falo de forma substantivada, empregando-o mais como qualificativo – fálico. Fase fálica, por exemplo: a terceira da organização sexual infantil, depois da fase oral e da fase anal, na qual há a dominância do falo, como se houvesse um único órgão sexual – o órgão masculino –, isto sendo aceito e reconhecido por ambos os sexos. Daí se dizer que a teoria freudiana da sexualidade infantil é uma teoria centrada no falo, teoria falocêntrica.


Qual é a função do falo, qual é sua lógica? A função fálica e a função paterna se identificam?


O falo, que possibilita ao sujeito orientar-se na diferença sexual, inaugura uma serie de conceitos capitais da teoria, na qual cada termo tem uma importância própria. No andar dessa carruagem teórica, de Freud a Lacan, no desenvolvimento (no sentido de desenrolar) da libido e do sujeito falante, na seqüência fase oral (objeto seio) – fase anal – (fezes) – fase fálica – (falo) – complexo de Édipo – castração – metáfora paterna – Nome-do-Pai os termos se articulam.


No escrito “A significação do falo“ (Lacan, 1958/1998) é lembrado que na doutrina freudiana o falo não é uma fantasia, um efeito imaginário, não é um objeto parcial, interno, bom ou mau, tampouco é um órgão, pênis ou clitóris, o que ele simboliza. Em Lacan, o falo é afirmado como função significante. Ele é dito como o significante da falta, o significante do desejo do Outro. Lacan esclarece: “uma vez que se trata de um significante, é no lugar do Outro que o sujeito tem acesso a ele” (1958/1998:696).


Na tríade edípica não existem apenas três elementos – pai, mãe, filho. Os lugares são quatro, com a referência fálica ou a intrusão do falo. Se o desejo da mãe é o falo, a criança quer sê-lo para satisfazer tal desejo. Nesse quarteto, o pai simbólico põe em ação a função paterna. Não é o pai imaginário – como a criança imagina o seu pai real – e nem é o pai real porque este, na verdade, não tem importância: função paterna é aquela capaz de mediar o desejo.


Ao resgatar o termo falo, que segundo a leitura lacaniana estava perdido nos emaranhados teóricos pós-freudianos, Lacan o elevou à condição de um significante, em primeiríssimo tempo, o significante da diferença sexual, o significante do desejo, como se quer. Primeiro o falo imaginário, depois o falo simbólico. Retomando e revendo a teoria freudiana do Édipo, da castração, ele propõe que a dialética é: ser ou não ser o falo. Esta é a rivalidade fálica.


A passagem do ser ao ter resulta da ação que priva, frustra, proíbe, faz a lei, traz a castração, ou seja, ela opera livrando a criança de ser o falo da mãe. Função de pai simbólico, em primeira e última análise, libertadora afinal.


A dialética proposta no Seminário O desejo e sua interpretação (1958-59) na relação do sujeito ao falo é que ou bem o sujeito o é ou bem ele o tem! Isto quer dizer que se o sujeito é o falo – o objeto do desejo de sua mãe – ele não o tem? Ou não tem o direito de se servir dele? É isso mesmo, pois “[...] Ai está o valor fundamental da lei da proibição do incesto [...] se ele o tem, quer dizer, se ele realizou a identificação paterna, pois então, uma coisa é certa, este falo ele não o é” (1958-59: 482). Este é o cerne, no nível simbólico o mais radical, da questão do Édipo, tudo se resume a este “ou bem é ou bem tem”.


Tanto o homem como a mulher, tanto o rapaz quanto a moça, o menino e a menina são falo um para o outro num determinado momento, em certas circunstâncias, em dado contexto. É desse modo articulada a questão no Seminário De um discurso que não seria semblante (Lacan, 1971). Pois é isso que os castra, um ao outro. Isso é o real do gozo sexual. “O real do gozo sexual – enquanto é destacado como tal – é o falo. Ou seja, numa outra maneira de dizer: [...] em outras palavras, o Nome do Pai” (Lacan, 1971: 30).


Chegamos a esse ponto supondo várias etapas anteriores na evolução do conceito, e chega-se também à impossibilidade da relação sexual “que não existe” porque, na teorização lacaniana sobre o real, não há “razão sexual”. Isso quer dizer que há uma impossibilidade de correspondência e complementação sexual entre os animais racionais, os falantes. A afirmação “não há relação sexual” se deve à lógica do real enquanto que ele é definido como impossível, inabordável, inassimilável.


Em 24.11.1975, Lacan afirmou em alto e bom som na Universidade Americana de Yale: 

[...] A chamada sexualidade fundamental de Freud consiste em observar que o que tem a ver com sexo é sempre mal-sucedido. É a base e o princípio da própria idéia de fiasco.  O próprio fracasso pode ser definido como o que é sexual em todo ato humano. É por isso que há tantos atos falhos. Freud indicou, perfeitamente, que um ato falho tem sempre a ver com sexo.  O ato falho por excelência é precisamente o ato sexual. Um dos dois está sempre insatisfeito.  É preciso dizer a verdade afinal de contas.  E é disso que sempre as pessoas falam (Lacan, 1975: 12).

Referências bibliográficas

FREUD, S. (1925). “Algunas consecuencias psíquicas de la diferencia sexual anatómica”. In Obras completas. Madrid: Biblioteca Nueva, 1973.
LACAN, J. (1958). A significação do falo. In Escritos. Rio de Janeiro: Jorge Zahar, 1998. 

————. (1958-59). Seminário O desejo e sua interpretação. Publicação não comercial, circulação interna da Associação Psicanalítica de Porto Alegre, 2002.

————. (1971). Seminário De um discurso que não seria semblante. Publicação não comercial exclusiva para os membros do Centro de Estudos Freudianos do Recife, 1995-96.

————. (1975). Conferências nos Estados Unidos. Conferência de 24.11.1975. Publicação não comercial exclusiva para os membros do Centro de Estudos Freudianos do Recife, 1995.

� Apresentado no Simpósio da IPB no Rio de Janeiro em setembro de 2007 e publicado no livro Intersecção Psicanalítica do Brasil - As identificações e a identificação sexual. Rio de Janeiro: Companhia de Freud, 2008.


� Psicanalista, membro de Intersecção Psicanalítica do Brasil, no Rio de Janeiro.





