A CRIACAO ARTISTICA E O GOZO ESTETICO!

Fazendo um percurso pelo Freud interessado nas artes, na literatura, na criacéo
artistica, nele encontro pistas a serem seguidas para explorar um pouco mais a questao
da sublimacéo e do Real, este enquanto fazendo enlace com o Imaginério e o Simbdlico,
apontando para os limites de nossa pratica, ao mesmo tempo, nos permitindo abrir
caminhos para a compreensao do funcionamento psiquico.

O que nos interessa mais de perto é rastrear um pouco o que, fazendo parte da
estrutura do sujeito, ainda permanece obscuro, trazendo problemas a nossa pratica.

Nessa direcdo, encontro em Freud, quando fala do interesse da Psicanalise para a
Estética que, o exercicio da arte € uma atividade encaminhada a mitigacdo de desejos
inconscientes insatisfeitos. Mais ainda, que as forgas propulsoras da arte s&o 0s mesmos
conflitos que conduzem alguns as neuroses e que movem a sociedade a criacdo de suas
instituicoes.

Nesse mesmo texto alude a que resulta facil para a Psicandlise descobrir ao lado
da parte manifesta do gozo estético, uma parte latente, muito mais ativa, procedente das
fontes ocultas da liberacao das pulsdes.

Fico com estas referéncias com as quais pretendo trabalhar um pouco.

Tomarei ponto por ponto as observacdes de Freud nesse texto, tentando explora-
las dentro dos meus atuais limites.

O primeiro aspecto por ele enfocado € o de que, nas atividades artisticas, trata-se
de uma busca de satisfacdo de desejos inconscientes nao mitigados.

Como sabemos o desejo inconsciente, por defini¢do, é irrealizavel desde que o
objeto capaz de satisfazé-lo ndo existe. E sendo assim, a sua funcdo é a de mover o
homem a realizagbes socialmente reconhecidas, levando-o a construir objetos
substitutivos do objeto faltante. Nesse sentido é possivel falar-se de uma mitigacédo de
desejos insatisfeitos quando se trata da producdo artistica.

Mas ndo sO. Encontramos em Lacan que se trata de elevar o objeto a dignidade

da Coisa (Das Ding), esta se colocando no lugar do que nos falta. Assim, qualquer

! Texto apresentado na I11 Jornada Freud-Lacaniana, Recife/PE, 28 e 29.11.1997.



objeto pode ser dignificado sem que se torne, necessariamente, uma verdadeira obra de
arte, socialmente reconhecida como tal.

Mas se as forgas propulsoras da arte sdo as mesmas que conduzem as neuroses, 0
que se passa para que os destinos dessas forcas sejam tdo diversos?

Podemos nos deter um pouco sobre essas forgas propulsoras de que nos fala
Freud. De imediato nos ocorre ser das pulsdes de que se trata. As pulsdes como forgas
gue movem 0 psiquismo.

Para Lacan, pulsdes se constituem em um dos conceitos fundamentais da
Psicanalise, junto aos conceitos de inconsciente e aos de transferéncia e repeti¢cdo, como
0 séo para Freud.

E pelas pulsbes que poderemos ter acesso ao Real. Mas de qual Real se trata
guando o relacionamos com as pulses?

Trata-se da Coisa ( Das Ding ) , enquanto Real.

Para definir o campo de Das Ding, avancaremos no para além do principio do
prazer e na questdo da pulsdo de morte, desde que, quando se trata desse campo de
estudo, sabemos que o psiquismo nédo se regula pelo principio do prazer sendo nas suas
origens. E, para Freud, a pulsdo de morte se afirma como estando nas origens de
qualquer pulsdo, ficando o principio do prazer a servico daquela, desde que, a
disposicdo do sujeito humano ao nirvana o conduz diretamente a morte.

Por outro lado, ao relacionar o sexo com a morte, Freud nos diz que na prépria
funcdo da reproducdo algo se perde irremediavelmente, tal perda se constituindo em
uma forma de morte.

Poderemos dai passar a questdo do gozo enquanto diferindo do prazer.

Sabemos que 0 gozo se relaciona tanto com o prazer quanto com o desprazer,
estando, um e outro, ligados a producdo daquele. Pode-se, assim, gozar do sintoma, por
exemplo. Nesse caso, 0 que é prazer em uma instancia é desprazer em outra. Dai se
pode gozar de muitos modos.

Voltando ao nosso tema, pergunta-se em que 0 gozo estético diferiria do gozo do
sintoma?

Diz-nos Freud, na introducéo a Psicanalise, que é possivel aos artistas terem uma
constituicdo que comporte uma grande aptidao a sublimacédo e, em contrapartida, serem
pouco habilitados a efetuar recalques suscetiveis de decidir conflitos. Mas, seguramente,
tal constatacdo ndo soluciona a questéo, desde que deixa de lado o porqué das coisas se

passarem desta maneira.



Chegando a este ponto, nos defrontamos com um obscuro produzido como
enigma a ser decifrado.

Por onde prosseguir para abrir um caminho para se chegar a algum
esclarecimento do fato?

Volto a Freud e a sua afirmacdo de que as forcas propulsoras da arte sédo as
mesmas que as dos conflitos neuréticos e as que ddo lugar ao surgimento das
instituicoes.

Esclaregamos um pouco mais este ponto.

Os conflitos neuroticos surgem de uma incompatibilidade entre o desejo e a lei
da cultura. Enquanto conflito neur6tico, do que s6 temos noticia atraves dos sintomas,
das inibicdes e da angustia e da psicopatologia da vida cotidiana, pode-se concluir que
um desejo fora recalcado por ser reconhecido como incompativel com as exigéncias
culturais. Mas, mesmo recalcado, ndo deixa de se manter ativo, explicando-se desse
modo a consequente formagdo de compromisso entre aquele e a defesa, origem do
sintoma, solucéo paliativa e provisoria que alivia, em termos, o sujeito, de uma angustia,
até entdo ndo nomeada.

Continuando, caberia uma pergunta:

Por que uns conflitos tém um destino satisfatorio e outros ndo?

E oportuno esclarecer que tal discuss&o se da no campo das neuroses.

Em que e de que forma um dos destinos da pulsdo — a sublimacdo — encontra
obstaculos para permitir uma resolucgdo satisfatoria ao destino do sujeito?

Poderia arriscar dizer que a energia disponivel, proveniente das pulsdes, seria
gasta na luta conflitual do sujeito com o seu desejo e a defesa contra ele, pouco restando
de condicdes para se efetuar uma sublimacéo satisfatoria?

Recuando no tempo de Das Ding, em termos de tempo logico, vamos nos
encontrar na pré-historia do sujeito, onde ele ndo passa de uma virtualidade,
permanecendo como joguete do desejo do Outro, enquanto representando o Desejo
ancestral do qual € tributario.

As condicGes de desalienacdo desse desejo vdo ser determinadas pelas
circunstancias de cada um, no que diz respeito a relacdo ancestral com a lei da cultura,
determinante de um destino produzido enquanto oraculo a ser cumprido.

A Coisa, vazio em torno do qual pode-se construir algo que aponte para uma
resolucéo satisfatoria dos destinos do sujeito, € o lastro a partir do qual o gozo estético

se esboga, mas, enquanto Coisa, € 0 nada que se presentifica no tempo inaugural da



constituicdo de um sujeito, a se definir a partir de sua relacdo com a perda da Coisa,
presentificada na nostalgia, enquanto resto significativo dessa perda.
E 0 que nos mostra a arte musical e a criagdo artistica na sua relagdo com o gozo

estético.



A FORCLUSAO:

Como manejar a cura na Psicose?*

Quase todos ja ouvimos falar da forclusdo como forma de defesa a castracdo, o
que definiria 0 mecanismo psicotico.

Trata-se de uma exclusdo radical, da cadeia associativa do sujeito, do
significante Nome do Pai, representacdo simbdlica da lei da interdicao ao incesto.

Mas, resta-nos uma questao. A partir do que, o sujeito “optaria” por tal posicao,
quando estaria se definindo como um psicotico, arcando com as conseqiéncias disso?

Evidentemente, vocés percebem, ndo se trata de uma opcdo consciente mas de
um posicionamento que se da a revelia do sujeito.

Mas em troca do que, quando sabemos que ndo ha negdcio sem barganha, ou
seja, eu te dou isso em troca daquilo, pois é dentro de um sistema de intercambios que
funcionamos?

Para entendermos essa negociacao, temos de nos acercar das origens do sujeito,
no sentido em que falamos no seminario anterior, para procurar detectar os seus bons
motivos para situar-se enquanto psicotico em relacdo a lei da interdicdo do incesto.

O que estad em jogo, nessa circunstancia, € o gozo. Um gozo mortifero por tender
ao absoluto, a totalizacdo, e que, embora ndo existindo, desde que corresponderia a
morte, faz efeitos na economia do sujeito.

Tal gozo é o que sobra da operacdo do simbdlico que redunda no recalque
originario, restando, portanto, para além do falico (o falo como balizador de qualquer
forma de gozo). Resto de que ndo é facil abrir mao desde que o sujeito tende sempre
para o absoluto, embora seja, por exceléncia, um ser definido pela falta.

E em nome desse gozo que se abdica de ser sujeito para permanecer como falo-
objeto do Outro primordial.

Enquanto puro gozo do Outro, com ele se confunde, sendo o desejo do seu
desejo. O psicatico ndo deseja a ndo ser corresponder ao desejo do Outro, mantendo-se
na alienacdo radical, sem conseguir estabelecer a separacdo, enquanto um dos

momentos de sua constituicdo como sujeito.

! Seminério: FUNDAMENTO DA CLINICA PSICANALITICA DE FREUD A LACAN-03/05/1994.



Como vimos, de inicio 0 nosso sujeito se acha enredado numa situacdo fusional,
com um Outro, ainda inexistente, desde que, nesse tempo (légico) ainda ndo se pode
falar de um fora ou de um dentro, assim como, de um estranho ou de um familiar, tudo
sendo téo perfeito, tdo redondo, quanto uma esfera polida e brilhante, 0 mais perfeito
dos objetos, dizem os gedbmetras, enquanto 0s poetas chamam a esse tempo, o paraiso,
depois, perdido.

Nesse momento ainda ndo ha um julgamento de existéncia do mundo, tampouco
da qualidade desse mundo, ou seja, um julgamento de atribuicéo.

Seria, a partir de uma afirmacdo primordial (Behajung), constatavel pela
negacao, que surge, em seguida (Verneinung), que se dad uma expulsdo (Austossung)
dita primordial, em que o que € familiar é bom e estd dentro do sujeito, o que lhe é
estranho é mau e esta fora dele.

Tudo isso surge como efeito da ordenagdo simbdlica, palavra de ordem e da lei
da cultura que, em Nome do Pai, organiza o reino cadtico das pulsdes, até entdo,
imperando de forma absoluta. Passa-se, assim, para a ordem da linguagem e, dai para
possibilidade de uma representabilidade das puls@es.

E importante registrar que o fora e o dentro, como se pode observar, ndo tem
uma distingdo de origem, o que é bem representado pela faixa de Moebius, onde,
através de um tracado Unico, se faz um percurso de fora para dentro, por uma superficie
continua.

Do mesmo modo, ao contrario do que poderiamos pensar, a afirmacdo e a
negacao ndo se contradizem, em termos légicos, desde que a nega¢do redunda em uma
afirmacdo.

Assim, a diferenca primordial remete, sempre, a uma suprassuncao dos termos,
cuja consequéncia sera a da existéncia de um Outro que remete, sempre, a uma
suprassuncdo dos termos, cuja consequéncia serd a da existéncia de um Outro que
remete, sempre, a um Si-mesmo, e vice-versa.

Para Lacan, seria esse 0 tempo em que se daria, numa anterioridade néo
cronoldgica, uma impossibilidade de simbolizacdo do significante da lei da castracdo
simbolica, o Nome do Pai.

Tempo anterior & dialética neurética, aquém do Edipo, onde algo de primordial
na constituicdo do sujeito torna-se ndo simbolizavel, por meio de uma rejeicao radical.

O que Lacan estabelece, ¢ a possibilidade de uma forclusao primitiva (UR-

verwerfung), em que o rejeitado na cadeia significante tende a manifestar-se no REAL.



Opondo a afirmag&o primordial (Behajung) a forclusdo primordial (Verwerfung), propde
um sujeito ndo submetido as leis da linguagem, no que diz respeito ao essencial de sua
constituicao.

Isso nos introduz a questdo do desejo e do suposto objeto capaz de sacia-lo,
embora, no percurso do sujeito, absolutamente nada o conduzira nessa direcéo.

A alucinagdo psicética tem a ver com a suposta satisfacdo do desejo, através de
um objeto construido para isso, como no sonho.

O problema das psicoses giraria em torno dessa falha originaria, na tessitura do
sujeito, aparecendo como um erro na sua constituicao.

O fato dessa impossibilidade de simbolizacdo s6 afetar o sujeito, na medida em
que esta incide sobre um significante especial, pois ndo s6 o psicotico é capaz de
simbolizar outros significantes, como 0s neuroéticos ou perversos podem vir a forcluir
outros tantos, ndo essenciais, mantém o psicotico na ordem da linguagem e, portanto,
submetido ao simbdlico, embora haja falhas no nivel da funcdo simbodlica, ndo exercida
a contento.

Algumas questdes podem ser suscitadas por essa oposicao tedrica de Lacan com
relacdo ao momento l6gico da instauracdo da forcluséo.

Primeiramente, a constatacdo de que, a0 modo do Recalque primordial, haveria
uma Forclusdo originaria, constitutiva de qualquer sujeito, o que nos colocaria na
posicao de forcluir outros significantes ndo essenciais.

Seria a forclusdo secundaria a que se definiria como 0 mecanismo exclusivo das
psicoses, assim como o recalque secundario o é para o neurético?

Deixemos em aberto esta questdo e trataremos de trazer para a clinica as suas
conseqiiéncias, tomando como exemplar, um episddio ocorrido com o Homem dos
Lobos.

Trata-se de um momento rememorado por Serguei Pankejeff, quando de sua
analise com Freud, em que, ao brincar no jardim, na presenca de sua baba, alucina o
corte de um dedo, entrando em panico ao Vvé-lo pendurado e sangrando, ndo
conseguindo falar disso a ama.

Essa irrupcdo no real é da ordem do impossivel de ser dito, de ser
significantizado, o que leva o Homem dos Lobos a ficar mudo, diante do fato. Episodio
psicotico por exceléncia, recebe de Freud tratamento especial quando, a partir dele,

observa a existéncia de um mecanismo de defesa muito mais radical que o recalque, no



qual o sujeito se defendia da castracdo simbolica, atraves de uma alucinagdo em que o
abolido simbolicamente retorna no real do proprio corpo.

O curioso ¢é a ocorréncia de tal episodio em alguém que, jamais poderia ser
considerado um psicotico, 0 que nos leva a levantar certas questdes sobre a afirmativa
de Lacan sobre a forcluséo primordial.

De qualquer modo, é esse mecanismo que estd nas origens do fato psicético,
concordando com Lacan quando diz que, o abolido (Aufgehobene) no interior, volta do
exterior, o que reenvia a Freud.

Esse retorno no real do significante da metéafora paterna forcluido surge sob
formas diversas que vdo desde vivéncias de estranheza, de alucinagbes auditivas e
visuais, até os delirios sistematizados das parandias, ou as tentativas de organizacao de
delirios, por mais pobres que sejam, nas esquizofrenias.

Partindo desse eshbogo tedrico do que seriam as psicoses, temos, antes de nos
dirigir & clinica propriamente dita, de estabelecer uma diferenca entre a estrutura
psicOtica e a psicose enquanto tal. O que quer dizer que, é costume chamarmos de
psicose a manifestacdo, em forma psicética, de fenbmenos desencadeados a partir de
uma primeira crise, 0 que pode levar a equivocos pois, pode acontecer da haver uma
estrutura psicotica, sem jamais ter havido nenhuma crise.

Recentemente, tenho encontrado em alguns analistas contemporaneos, a idéia de
que ndo haveria, propriamente, uma estrutura psicética ou neurotica, nem perversa, mas
sujeitos neurdticos, psicéticos e perversos.

O que se quer dizer com iss0?

Que a neurose, a psicose e a perversao enlacariam a estrutura minima do sujeito
de modo particular, talvez no sentido em que faldvamos de fobia, como enodando a
estrutura, enquanto um quarto anel.

Essas ideias abrem novas perspectivas nesse campo, mas sdo, ainda, insipientes
0 bastante para nos assegurarmos suficientemente delas. Cabe a nossa clinica fornecer-
nos dados comprobatorios ou ndo dessa assertiva.

Quais as consequiéncias dessa posi¢do tedrica para a nossa pratica; € o que nos
resta interrogar.

De modo geral, ao abordar um psicotico na clinica, partimos de Freud, nos seus
artigos sobre a Metapsicologia — mais precisamente no Cap. VII, da Ed. Standard
Brasileira — para nos posicionarmos sobre a possibilidade de uma analise de psicético, o

que, para alguns se torna impossivel, por considerar-se que, nesse caso, ndo haveria



possibilidade de estabelecimento de uma transferéncia, motor da anélise, posicéo inicial
de Freud quando a isso.

No texto citado, Freud passa a admitir que, através de uma analise de linguagem
do psicotico — aquilo que o proprio sujeito se encarrega de fazer — seria possivel ouvi-lo,
abrindo, desse modo, as vias para esse tipo de escuta em se tratando das psicoses.

Freud parte das observacdes de modificacdo na fala de pacientes psicéticos, para
dizer-nos que “os comentarios do paciente sobre sua observagao inteligivel, tém o valor
de uma analise, pois contétm o equivalente a observacdo expressa numa forma,
geralmente, compreensivel”.

O exemplo citado por ele é o de uma paciente de Tausk que, levada & sua clinica
apos uma discussdo com o0 amante, queixa-se que seus olhos ndo estavam direitos,
estavam tortos”. Suas acusac¢des contra o amante continham o sentido do que, de fato,
sentia com relagdo a ele, revelando o quanto o achava hipécrita e “entortador de olhos”,
pois agora tinha os olhos tortos, ndo eram mais seus préprios olhos, passando a ver o
mundo de forma diferente.

Da mesma paciente é o relato de que, estando de pé em uma igreja, sentiu um
solavanco e teve que mudar de posi¢do, como se alguém a estivesse colocando numa
outra posi¢do, “em certa posi¢do”. Acusa, assim, o amante de, sendo vulgar, té-la
tornado também vulgar, embora ela se dissesse requintada, pois ele a colocara numa
posicao falsa.

O que Freud pretender apontar com esse exemplo é que, na psicose, as palavras
estdo sujeitas a0 mesmo processo através do qual se interpretam as imagens oniricas dos
pensamentos oniricos latentes, ou seja, ao processo primario, tratando-se as coisas
concretas como se fossem abstratas e vice-versa (sic in Freud).

Dessa forma, Freud nos deixa pistas importantes para a abordagem da psicose,
do ponto de vista analitico, tratando-se de uma analise de linguagem, como aliés
acontece no caso dos neur6ticos ou perversos.

No entanto o procedimento do analista ndo é 0 mesmo que quando se trata da
andlise cléssica, no sentido do uso do divd, da interpretacdo, das construcdes, etc.

Tem-se de levar em conta o fato de que uma crise pode acontecer a partir de uma
injuncgéo vinda do proprio analista, no sentido de um enderecamento de uma intervencgao
ao lugar onde falta o significante forcluido. Aconteceria, entdo, a resposta no real,

correspondendo ao desencadeamento de uma crise delirante. Dai a importancia da



identificacdo da estrutura com a qual lidamos em andlise, desde que a resposta dada a
intervencdo, vai depender do tipo de estrutura em questao.

O tipo de laco que se instala entre analista e sujeito, nesse caso, escapa ao que
entendemos por transferéncia, na clinica das neuroses. O que acontece, € uma forma de
“amizade”, no que ela anula a diferenca sexual, evitando confrontos com a castracio
simbdlica, estabelecido a possibilidade de um compartilhar dos projetos do sujeito, no
que eles fazem lacos sociais, que Ihe permitam um gozo fora do corpo, nesse caso,
tratando-se do corpo do analista. Desse modo, pode-se pendurar tal gozo (do Outro) a
estrutura, evitando a sua errancia mortifera. Ao escutar o psicético, trata-se de tentar
“fazer letra no real”, como aponta nosso colega Isidoro Vegh.

O que quer dizer, possibilitar uma escrita onde ndo houve, no tempo de seu
percurso onde faltou o Significante primeiro a balizar o seu roteiro.

Abandonado as solicitagdes do Outro, por auséncia da mediacdo da metafora
paterna, € preciso seguir as pistas, ou seja, as letras insinuadas no real para, assim, poder
ler a sua historia.

Lembramos aqui o exemplo citado por Freud da paciente de Tausk, que fala da
sua alienacdo radical ao desejo do Outro, quando se queixa de manipulacdes do seu
desejo que aparecem no proprio corpo. “Olhos entortados”, mudanga da posi¢ao do seu
corpo, sdo metaforas alusivas a tais reclamos do Outro no qual se perde enquanto
sujeito.

Cabe ao analista ndo se oferecer como aquele que ndo falha nunca, desde que o
seu sujeito o olha quase como o Onipotente, Onipresente e o0 Onisciente, a quem se
oferece para tapar o seu buraco.

Lembro de uma metafora referida por Contardo Calligaris que diz ser o psicético
como um saco contendo o seu corpo despedagado, do qual, qualquer um pode se servir
como quiser, no sentido da disponibilidade do psicotico para ser usado de qualquer
jeito.

Seguindo nessa direcdo, recairemos na questdo da chamada demanda do Outro,
ou seja, as exigéncias e os reclamos aos quais 0 psicético se a-(s) —sujeita, perdendo-se
no Outro, cedendo do seu ser de sujeito. Parte, assim, a procura de uma metafora de
defesa que o proteja da devoracdo e do aniquilamento total, tentando construir um saber
sobre o desejo mortifero do Outro. Tal saber, procurado pelo neurético a partir de um
referente falico, com o qual consegue dominar a Demanda voraz que o ameaga, no

psicotico tem de partir de uma significacdo ndo-falica, desde que ndo se trata de um



saber do Pai. Trata-se de um saber total, ao contrério do saber do neurdético, emanando
da prépria Demanda do Outro, absoluta e radical.

Esse saber, que néo se articula em torno do significante falico, faz do psicético
um errante, sem nenhum referencial que o oriente e o leve a um porto seguro contra a
demanda mortifera. Isso é feito a partir de um pai real, 0 que torna a sua metéafora,
delirante.

Esses dados teorico-clinicos sdo importantes, desde que é a partir dai que se
torna possivel para o analista construir a sua estratégia de trabalho.

Jamais, portanto, cabe ao analista um lugar de onde ele poderia introduzir a lei
que falta ao psicético, do mesmo modo, em vez de desmontar ou dissuadi-lo do seu
delirio, deve ser complacente com a sua possibilidade de construgdo de um saber gque se
constituiria numa defesa contra o aniquilamento total face ao Outro.

Inimeras questdes continuam em aberto quanto ao manejo da cura na psicose;

cabe-nos discutir sobre isso, quando nos reunimos.



CONSTRUCOES EM ANALISE:
SUA FUNCAO!

I. Notas sobre o fantasma —

Antes de abordar o tema das construcdes em analise, como forma de intervencgéo
do analista, é importante dizer alguma coisa sobre 0 que seria o fantasma na sua relacédo
com o sintoma.

De inicio, 0 que se pode afirmar é que o sintoma é uma substituicdo significante,
ou seja, a substituicdo de um significante, ou, mais ainda, por um significante que
esconde outro significante.

No caso do pequeno Hans, por exemplo, a sua fobia de cavalo esconde um
fantasma relacionado com as fantasias originarias, ou seja, com a cena primaria, a
seducdo e a castracdo.

De que forma essas fantasias aparecem aos olhos de Hans, aos do seu pai-
analista e aos de Freud?

Através do que Lacan chama “as tagarelices do pequeno Hans”. Trata-se de
elucidar a relacdo existente entre essas tagarelices e sua fobia, quer dizer, o seu sintoma.

O bla-bla-bla de Hans é transformado por Freud numa historieta que diz o
seguinte: “Vou lhe contar esta grande histéria que inventei, que sabia antes que vocé
viesse ao mundo: € que, um dia, 0 pequeno Hans viria e amaria demais a sua mae, e que
por causa disto detestaria seu pai”.

Trata-se do mito edipico, mito propriamente do neurdtico, que neste instante se
desnuda diante de Hans. Mito das origens, revelador de uma verdade, causa do desejo
do sujeito humano, sendo estruturante desse mesmo sujeito. De tal modo isso repercute
em Hans que ele reage dizendo-se entusiasmado pela revelacdo e observando que so
tendo falado com o bom Deus, o Prof. Freud, poderia ter encontrado algo igual.

Seguindo o andamento dessa analise tdo singular, em que o pai se pde de
intermediario entre Freud e o filho, temos a partir desse momento a produgdo de uma

fobia, sintoma surgido na analise, 0 que nos da o que pensar.

! Seminarios: FUNDAMENTOS DA CLINICA PSICANALITICA DE FREUD A LACAN —
25/10/1993.



De qualquer modo sabemos que a producdo de um sintoma bem estruturado € a
saida que o sujeito encontra para dar conta da insuficiéncia de um pai que nunca
consegue barrar totalmente o Desejo da Mae, que é sempre o desejo do sujeito.

A fobia, entdo, circunscreve a angustia de Hans, delimita-a a uma situacdo bem
restrita. Fora disso Hans fica tranquilo, isto €, se ndo sair a rua, deixando de correr o
risco de encontrar-se com um cavalo que morde, esta tudo bem.

A “grande historia” contada por Freud a Hans garante para ele a construgao de
uma supléncia para o Nome do Pai, introduzindo algo que, depois de nomeado, lhe
oferece condigdes de ser falado. O efeito de sentido dessa construcdo feita por Freud
permite que a analise prossiga, ou seja, que a fobia se desenvolva, floresca o suficiente
para que se torne possivel a travessia do fantasma.

Como vimos, Freud faz uso de uma construcdo que incide sobre o fantasma. Ele
nomeia o fantasma a partir das queixas, das reclamagdes, das angustias, dos pequenos
acontecimentos de todo o dia, ocorridos nas relagdes inter-parentais, entre irmaos, entre
filhos e pais.

O analisando constrdi verdadeiras cenas que contém, sempre, algo que ele
desconhece e que ndo sabe explicar. S&o fatos postos em palavras, mas nao falados,
muito mais, falam o sujeito, ainda indeterminado pela alienagéo e pelo desconhecimento
das causas gque o determinam (enquanto sujeito).

Freud nos fala desse trabalho do analista como de algo semelhante ao trabalho do
arquedlogo que tenta reconstruir, através de escavacdes, algo soterrado, o que é feito
através da descoberta de fragmentos de material como sonhos, idéias significantes, atos
falhos, deslizes da linguagem, etc.

Como o analista s6 dispde desses fragmentos, trata de reuni-los sob a forma de
uma reconstrucdo que faga sentido dentro da I6gica do fantasma.

E importante saber que a atividade fantastica se desdobra durante todo tempo da
analise, o que quer dizer que jamais deixara de existir. SO que, a partir da analise, 0
fantasma, estruturante da realidade psiquica, passara a ser mantido no seu devido lugar,

se assim podemos dizer, enquanto o analista passa a saber o que fazer do seu sintoma.

I1. Como operam as construgdes e como deve o analista intervir nesse sentido?

Diz-se que a Psicandlise ndo é uma ciéncia, como ndo € uma religido nem uma

pratica esotérica.



Mas fala-se, certamente, que a pratica do analista se assemelha a algo de
artesanal, que depende de uma certa habilidade pessoal, de muita acuidade intelectual, o
que, junto a solidos conhecimentos tedricos e, sobretudo, a um saber do inconsciente
que adquire através de sua andlise pessoal, pode vir a autoriza-lo a autorizar-se analista.

Mas como se daria esse autorizar-se por si mesmo? Quem seria 0 juiz a avaliar
suas condi¢bes de lancar-se numa pratica tdo delicada e que envolve tanta
responsabilidade?

Ninguém mais que ele proprio, na sua relacdo com o Outro. O autorizar-se supde
um confronto do sujeito com esse Outro, enquanto lugar de um saber e de uma verdade
sO adquirida a partir de uma analise pessoal.

De alguma forma esse Outro representa todas as aquisi¢c@es culturais e sociais
sob a forma de valores apreendidos ética e esteticamente dos seus ancestrais e que sdo
atualizados no momento do autorizar-se.

Disso depende que o analista se torne de fato analista ou que ndo passe de um
simulacro disso. Qualquer um pode, do alto de seu completo desconhecimento de si
mesmo, proclamar-se analista, simplesmente introduzindo o uso do diva sem avaliar as
conseqiiéncias desse ato. No caso, podendo ser considerado uma atuacdo que
normalmente ocorre durante uma anélise.

Por que falar sobre isso agora?

Para chamar a atencdo para o problema de formacdo do analista, 0 que, sem
duvida, o prepara para saber o que fazer com a sua prética.

A prética do analista diz respeito a um trabalho artesanal, aprendido numa
relacdo transferencial, em que os que aprenderam diretamente com Freud passam
adiante um saber que, de geracdo em geracdo de analistas, se constitui no que Lacan
chama de Psicandlise em extensdo, 0 que ndo se confunde com uma propagacdo da
Psicanalise, que poderia ser feita de modo diferente, sem que a transferéncia fosse
levada em conta.

Quando os analistas se reinem, esta em jogo uma transferéncia de trabalho que
ndo se confunde com a transferéncia da situacdo analitica, mas que diz respeito a certas
afinidades que levam alguns a apreciar trabalhar junto a outros.

A formacéo do analista o habilita a poder fazer uso do instrumento de que dispde
com a seguranga necessaria para ndo causar prejuizos aos que 0 procuram para uma

analise.



Saber o que fazer de sua analise pessoal, de seus conhecimentos tedricos e de
sua experiéncia clinica é o que se espera de um analista. E é a partir dessa proficiéncia
que ele se autoriza a fazer as intervengdes necessarias para efetivar uma andlise. 1sso
ndo quer dizer que o analista ndo falhe, mas ele deve saber como aproveitar seus
proprios “erros” para converté-los em material analisivel, pois tais falhas ndo
acontecem por acaso.

O que quero dizer é que, ao fazer uma construcdo durante a andlise, o analista
pode contar ou ndo com a aquiescéncia do analisado, o que ndo quer dizer que ela seja
invalidada.

A dificuldade surgida no nivel da fala do analisando, sobre o qual deve incidir a
construcdo, acontece pelo fato de que pensamento e fantasia ndo sdao a mesma coisa.
Enquanto o pensamento veicula significantes que podem ser ditos, a fantasia escapa a
fala por ndo ser significantizivel.

As fantasias ndo sdo consideradas inconscientes a ndo ser por estarem, desde
sempre, constituindo o préprio inconsciente, mas como um REAL produzido pelo
Recalque Originario, ficando para além da possibilidade de ser desrecalcado. O
importante é que, apesar disso, fazem efeito no sujeito, produzindo um gozo — o do
Outro — do qual o sujeito nada sabe.

Na construcdo o analista dd nome ao que, da estrutura, se torna impossivel de ser
dito, fazendo com que o ator se reconheca como autor da cena.

Como ter acesso ao que, na analise, escapa a fala?

As fantasias se revelam nas a¢des do analisante, mas a realizacéo fantasmatica se
distingue do ato. Enquanto a realizacdo fantasmatica se refere a uma atividade egoica, o
ato diz respeito ao sujeito. Temos assim, de um lado, o ator = eu e, do outro, 0 autor =

sujeito. O que pode ser escrito sob a forma de um matema:
ator Eu
autor Sujeito
em que lemos uma divisdo entre ator/autor e Eu/sujeito, correspondendo a divisdo
constitutiva do sujeito (Spaltung) entre sujeito do enunciado e sujeito da enunciagéo.

O ator vive um papel e, por isso, se pde do lado do imaginario, enquanto o autor

erige a sua verdade, ficando do lado do simbdlico.



Resta ainda uma questdo: se as fantasia ndo sdo acessiveis a fala, como se pode
dizer que é pelas tagarelices do analista que a elas se tem acesso?

Porque a fala do sujeito esconde um gozo detectavel no proprio relato que nos
faz, entra dia, sai dia, dos seus sofrimentos.

Lembro aqui o caso do “homem dos ratos” e o momento em que Freud detecta,
na sua fala, o quanto de gozo havia no horror que lhe inspirara o suplicio dos ratos
introduzidos no anus dos prisioneiros torturados, de que tivera noticia através de um
capitdo que conhecera durante unas manobras no exercito. O capitdo lhe inspirava terror
pelo fato de que gostava de crueldades e de que defendia o uso de castigos corporais aos
seus subordinados.

Freud descreve o relato do suplicio como “um horror ao prazer todo seu, do qual
ele mesmo ndo estava ciente”, e que se apresentava nas suas expressoes faciais € nas
suas agOes durante o relato.

Para Freud ndo estava suficientemente claro o fato das construcgdes incidirem
sobre os fantasmas. O que ele observa clinicamente é a impossibilidade de fazer o
sujeito recordar, o que, para ele (Freud), deveria ser liberado do recalque. Mas constava,
como efeito das construgdes, a producdo, no analisante, de uma convicg¢do segura da
verdade do que é dito pelo analista, o que leva a um resultado analitico correspondente
ao de uma lembranca resgatada.

O que podemaos concluir sobre isso?

Retomando o que ja falei anteriormente, sobre a impossibilidade de um
desrecalcamento dos fantasmas, as construgdes se fundam numa informagdo dada pelo
analista ao analisante sobre as estruturas a partir das quais se constituiu como sujeito.
Mas ndo seria isso contraditério com o fato de que a verdade do sujeito deve surgir
exatamente da liberacdo & consciéncia de desejos recalcados?

Acompanhando Freud no seu texto sobre as constru¢des em anélise, nos damos
conta de que as pistas que nos levam a poder estabelecer uma construcdo sdo montagens
de uma cena onde o fantasma vai se alojar, embora permaneca escondido aos olhos do
espectador.

Lembro do sonho que me foi contado recentemente por uma crianca de trés anos
e meio, apds ver um filme infantil em que Alice, a do pais das maravilhas, sonhava que
caira em um pogo ¢ dai as sua aventuras que ja conhecemos. Ele me diz: “isso tudo € so
um sonho. Eu também sonhei...com um fantasma...numa casa mal assombrada...eu

lutava com ele...acho...que ele...também lutava comigo...eu...tremi muito...”. Encerra o



relato e, depois de algum tempo, pergunto: quem venceu: ele responde, evidentemente,
mentindo: “fui eu”. E me olhou por baixo dos olhos.

Esses sonhos de fantasmas, segundo a mae, tém sido muito frequentes
ultimamente e sempre terminam com o pedido de ir para a cama dos pais, lugar perfeito
para a realizagdo da fantasia do incesto, pois, de um lado, estd a mée desejada e, do
outro, o pai a garantir-lhe essa impossibilidade.

Como vemos, o fantasma néo se desvela a néo ser se escondendo numa casa mal
assombrada, seu habitat natural, cena apropriada para suas apari¢oes. E é pelo fato de
que jamais se revela que ele tem de ser dito. Trata-se aqui de algo imposto ao analista
sob pena de se passar muitos anos em analise sem que nada aconteca.

Os efeitos das construcbes deixam de parecer contraditorios com 0s
fundamentos do processo analitico, se atentarmos para o fato de que, sem a fala do
analisante, ndo ha como se proceder no sentido de evitar essa forma de intervengdo. A
construcdo €, portanto, um trabalho realizado a dois — melhor dizendo — a trés: o
analisante, o analista e a palavra, enquanto lugar do simbdlico. E considerada uma
forma de proceder que acompanha todo o tempo de duracdo de uma analise, o que pde
por terra 0 mito do siléncio mortal do analista, lugar cdmodo, a ser ocupado até por
charlatdes que, sob o pretexto de que deve permanecer mudo, deixam ndo sé de ouvir,
guanto de escutar, o inocente deitado no seu diva.

Temos que manter a ressalva de que, toda e qualquer intervencdo do analista s6
procede se incidir no discurso do sujeito, lugar do qual ndo podera, jamais, alhear-se,
sob pena de sentar-se na mesma poltrona na qual costumam permanecer 0s que

escondem uma competéncia, sob a forma de siléncio.



DO FEMININO MAIS, AINDA:
A ESCOLHA DE MEDEIA!

“«

. mas as mulheres sdo assim: nada lhes
falta se o leito conjugal é respeitado...”
( Euripedes-Medeia )

O continente negro, misterioso, guarda os seus enigmas, propondo-nos, enquanto
pretensos decifradores, questdes de amplitude tal que nos fazem enveredar pelos
caminhos do mito, a procura de algumas respostas as indagacdes instigadas pela nossa
prética psicanalitica.

Como fazer uso do mito e relaciona-lo com as estruturas fundantes do sujeito é
sempre uma questdo atual para o analista.

Qual o seu recado e as suas implicacOes na constituicdo do sujeito, e de que
lugar somos por ele falados? Afinal, que tem o0 mito a ver conosco, a partir da nossa
divisdo estrutural?

Freud cria o Edipo ao identificar-se com sua problematica crucial, ao se
reconhecer nesse mito estruturante e estrutural, livrando-se, assim, de uma confrontacao
radical com a falta de objeto. Colocando-se na expectativa fundante de uma estrutura —
a neurdtica — propde uma esperanca em direcdo a conquista do objeto desejado, diante
da qual se sente impotente, esquecendo-se de que se trata mesmo de uma
impossibilidade radical.

Diz-nos Freud que os mitos, antes de serem lidos nos céus, foram ali projetados
depois de haverem nascido em outro lugar, sob condi¢cGes puramente humanas,
autorizando-nos a neles buscar o que do humano é mais caracteristico, embora
abrigando-se em um real a ser decifrado.

Anterior a0 mito edipico, temos, em um tempo originario, aquele em que o
desejo de ser UM configura-se no ser androgino, todo poderoso, ameaga a ZEUS,
levando a separa-lo em dois, para enfraquecé-lo, livrando-o de sua onipoténcia. Porém,
tornando-se dois — tempo da diferenca — o ser originario perde o seu poder, mas o desejo
de ser UM permanece para sempre, marcando a sua posicdo em relacdo a falta

! Texto apresentado na Reuni&o Lacanoamericana de Psicanélise de Buenos Aires — Agosto / 1995.



originaria, determinando-o enquanto sujeito, dando lugar as vicissitudes a que estamos
submetidos neste percurso.

Qual a posicdo da mulher, no que diz respeito ao seu encontro com a falta?

Deixando de se inscrever como TODA na ordem félica, resta-nos indagar quais
0s determinantes desta postura que se nos revela em situagdes extremas, como a de
Medeia, na sua busca desesperada da mulher que faz UM. A mulher cujo nome é
DEUS.

Medeia tem suas origens em um complicado entrelagamento de lendas em que a
Grécia era prodiga.

Tomo a versdo de Euripedes, tragico grego, de quem se diz ter odiado as
mulheres, mas que, muito ao contrario, se conta entre 0s que abrem caminho para a sua
libertacdo, colocando as suas heroinas em confronto com seus opressores. Valendo-se
dos privilégios que sua posicdo masculina lhe confere, pde na boca de seus personagens
femininos os protestos devidos a sua condicdo de mulher, desde sempre submetida a
tutela masculina, ndo por acaso.

A acdo da peca tem inicio no repddio a Medeia por Jasdo, ao interessar-se este
por uma outra que passa a ocupar o lugar de mulher, no leito conjugal. O que dai se
segue € a presenca de uma esposa abatida, a definhar no leito, até 0 momento em que,
movida por um terrivel desejo de vinganca e de morte, se propde aniquilar totalmente o
marido traidor, expondo-o ao horror de ver seus préprios filhos mortos pela mae.

Possuida por impulsos primitivos, o que ndo é estranho em uma criatura de
origens barbaras, pde em jogo a alternativa: ser mde ou ser mulher. Supondo uma
tomada de posi¢do definitiva, Medeia ndo hesita em situar-se do lado d’A Mulher,
sacrificando, para isso, seus amados filhos.

A énfase dada, na peca, ao leito conjugal, fez-me procurar o sentido da
valorizacdo desse lugar, quando se trata de encontrar o que de mais radical move a
mulher, quando se sente dele preterida.

Cito Lacan: “... O direito ndo desconhece a cama — tomem, por exemplo, esse
bom direito consuetudinario, no qual se funda o caso do concubinato, o que quer dizer
deitar junto”. Segue dizendo que o que ai se faz é estreitar-se... referindo a tensédo do
EROS na direcdo do UM.

Pergunto: que lugar é esse ocupado pela mulher, no leito conjugal, que ao ser

dele expropriada, se deixa possuir pela loucura?



Voltando as lendas de Medeia, encontramos que se trata de uma feiticeira,
dotada de uma violéncia inquietante, de paixdes que queimam, de mudancas subitas de
humor, de uma constante melancolia e de uma duplicidade criminosa voltada para os
gue mais ama. Das suas caracteristicas, a mais forte é a de dedicar-se a perigosas
operages culinarias. Seu instrumento de trabalho ndo é o espeto — tipicamente
masculino — porém o caldeirdo, a panela, onde cozinha pedacos de carne que se separam
da vitima do sacrificio, o que, na Grécia, ndo era oficio de mulher. Arroga-se, portanto,
um privilégio masculino. E cozinheira perigosa e incapaz de gerar.

Em Corinto, a filha de Hécate se apresenta como a Errante, a que se deixa levar
pelos ares, como se o fato de ter vindo & luz em um mundo barbaro Ihe interditasse
qualquer afinidade com a terra cultivada e o espaco consagrado a familia. Seus filhos
sdo feridos de maldi¢do. Ou a sua propria mde os esconde no santuario de Hera ou
nascem mortos; ou, ainda, cada vez que da a luz um filho, enterra-os apressadamente.

O fato desse personagem ser identificado ao barbaro, submetidos a impulsos
primitivos, nos permite remeter a questdo ao que é da ordem do primario no sujeito.

Qual o gozo reativaria, em Medeia, impulsos tdo radicais, lancando-a numa
passagem ao ato de tal porte, chegando a retirar a vidas dos filhos?

Cito Euripedes que, da posicdo feminina, d& voz a Medeia: “ ...de qualquer
modo, eles devem morrer, e, se € inevitavel, eu mesma que os dei a luz, os matarei.”.

Proprietaria desses pequenos seres dela nascidos faz o uso que lhe convém dos
seus destinos. Senhora da vida e da morte, cabe-lhe manté-los vivos ou maté-los, se lhe
aprouver.

Que representacdo teria para ela os filhos, se sdo descartaveis quando lhe é
conveniente?

O mito antigo é atualizado em caso recente: uma jovem mae americana nao
hesita em matar os filhos com as préprias maos para sentir-se liberada enquanto mulher.

Ser mae ou ser mulher, talvez seja a questéo.

Freud ndo consegue ver o feminino, sendo pelo viés da mae.

O que podemos dizer do seu lado mulher, se ai nos deparamos com 0 que
escapa ao simbolico?

Tento reformular uma questdo que nos envia a pré-histéria do sujeito e a sua
relagdo com a Coisa (Das Ding). Essa coisa sem forma que nos invade em determinados
momentos, preenchendo todos os buracos, obturando tudo, levando-nos pelos ares, em

orgia de gozo inominavel que, segundo os relatos dos drogados, os que melhor vivem



tal experiéncia, os arrebata em viagens indescritiveis, através de uma euforia sem nome,
de pouca duracdo, fazendo-os retornar, cada vez mais rapidamente, a repeticdo dessa
experiéncia enlouguecedora de uma iluséo do absoluto e da completude mortifera, onde
o fora e o dentro se confundem e em que a operacdo de separacao é anulada pela fusdo
total, que abole a diferencga.

A experiéncia de um gozo especifico, anteriormente logico a linguagem, deixa
tracos produzidos por sensacBes primarias, indiscriminadas, inscrevendo, no corpo, as
trilhas, as partir das quais, em um segundo tempo, os significantes fardo marcas,
colocando o sujeito sob 0 dominio a ordem simbdlica.

Mas, qual seria o destino do que escapa a possibilidade de uma
significantizacdo, quando, na constituicdo da feminilidade, estd em jogo o que
permanece para além do falico?

Estaria 0 mito da mulher para sempre fora das possibilidades de uma apreensao
significante? Que caminhos seguir para nos aproximarmos mais da questdo do feminino,
se sabemos dos efeitos em nossa pratica analitica do que ignoramos sobre iss0?

Se estamos no campo do Das Ding e de um gozo que podemos chamar de gozo
da Coisa, na falta de um significante que possa dar conta do feminino, € no real que
Medeia tenta ser a MULHER TODA, ndo barrada, regulada pelo Gozo primario,
coadjuvante de sua natureza barbara, terreno das paixfes desenfreadas e mortiferas,
onde, de modo onipotente, faz e desfaz, com suas magicas, o seu destino e o dos que a
cercam.

Enguanto ndo toda submetida a ordenacdo simbdlica, a mulher se mostra apta a
se nutrir de um gozo, sem referente falico, em casos extremos, reativado. A parte 0 gozo
suplementar. Na situacdo de Medeia, é quando deixa de ser reconhecida por Jasao,
como mulher, no leito conjugal, passando a ser nada para ele, que efetua o impossivel
de uma posicao que a impele na direcdo da MULHER TODA, retirando-se do lugar de
mée a quem os filhos ja ndo conseguem conferir a plenitude imaginaria que, do lugar do
Falo, poderiam sustentar.

Poderia dizer que o lugar da mulher, diante de um homem, seria da ordem a lhe
conferir uma existéncia, uma possibilidade de representacdo enquanto mulher, so
existindo no momento em que € desejada pelo homem, na cama; momento de
estreitamento em que a fantasia do UNO se concretiza e a ilusdo de completude tem

vez. Momento de plenitude e de onipoténcia onde a Coisa (Das Ding) se consubstancia



em um tempo de gozo absoluto, impossivel de ser, de fato, atingido, pela insatisfacdo
gerada no coito.

Essa fantasia mortifera leva a mulher a se livrar daqueles que, de alguma forma,
a conduzem a um desmantelamento de ilusdo que a mantém viva: a de ser DEUS.

Resta fazer a diferenca entre a posi¢do histérica e a de Medeia, em relacdo ao
gozo da questdo. Se a histérica permanece presa a uma idealizacdo imaginéria do Pai,
com quem pretende se identificar para ter o que € o objeto do seu Desejo, 0 que supde
um balizamento falico, Medeia estaria muito aquém dessa posicdo, desde que transita
em um tempo pré-historico onde a auséncia de ordem impera, numa continuidade em
que ndo ha lugar para o Outro, pois ainda ndo se esta no tempo da expulsdo primordial
(Austossung ). Nao ha o que desejar, pois nada falta.

Em Medeia, 0 momento da paixao, se assim se pode chamar a sua passagem ao
ato, me parece induzido por algo da ordem de uma relagdo com o0 gozo primario,
impossivel de ser contido por alguma lei o que a coloca em um lugar especial. Essa
relacdo com o gozo da Coisa poderia, por sua vez, induzir a estruturacdo de um sujeito
que seria, para sempre, dependente de sua prépria estrutura — do mesmo modo que 0
psicético, o perverso, o neur6tico ou 0 melancélico — no sentido de que os fenémenos
com que nos confrontamos na clinica nos revelam?

O que determinaria que assim fosse?

Supondo o desejo do homem dirigindo-se a mulher, na medida em que ela entra
no jogo para, do lugar do objeto capaz de obturar a falta, nega-la, poderiamos pensar
que tudo se da as expensas de um gozo muito especial, ativado por poder ser a mulher
do homem. E na cama, no ato de estreitar-se, que a ilusdo do UNO é recriada por uma
tenséo de Eros.

A saida desse lugar, em alguns casos, leva a mulher ao desespero de se
confrontar com a falta no Outro, reflexo de sua propria falta, o que Ihe é insuportavel.

N&o por acaso que algumas mulheres bastante primitivas e barbaras se deixam
tomar por uma paixdo louca, nesses momentos, chegando a passar ao ato se tal lugar é
ameacado.

“O que ela tem que eu ndo tenho?”

E a pergunta decisiva para situa-las nesse lugar.

Por que ela pode e eu ndo?

Sem saber o que estdo dizendo, dizem quase tudo, confirmando a sua postura de

onipoténcia. Da feiticeira que, por seus poderes méagicos, coloca 0 homem no lugar de



invencivel, capaz de todas as facanhas, como Jasdo, esquecidos de que seus feitos foram
cozinhados no caldeiréo de Medeia.

Sem ela, Jasdo se torna um falso herdi, perverso, incapaz de remorso por suas
acOes, colocando-se, também, fora da lei, enquanto consequéncia ldgica do ato
assassino.

A posicdo de Medeia nos revelaria um dos destinos do gozo primério, quando a
servico de uma paixao barbara, origem dessa tragédia?

E a Euripedes cabe a palavra final:

“Dos pincaros do Olimpo, Zeus dirige o curso dos eventos incontaveis € muitas
vezes 0s deuses nos deixam atdnitos na realizacdo de seus designios. N&o se concretiza

a expectativa e vemos afinal o inesperado. Assim termina o drama.”



FIM DE ANALISE?

Comeco pelo artigo de Freud - ANALISE TERMINAVEL E INTERMINAVEL
- escrito em 1937, para tentar situar a questdo pertinente ao término, ou melhor, a
conclusdo da andlise.

Freud alude as tentativas de Otto Rank de adaptar o tempo de duracao da analise
a pressa da vida americana, a respeito do que vai tecer comentarios ao longo do texto.

Em seguida propde o problema técnico de como acelerar o lento progresso da
analise, a partir de suas experiéncias clinicas, concluindo por uma impossibilidade de
fazé-lo em proveito do bom andamento da cura.

O desdobramento dessa questdo inicial tem a ver com uma interrogacdo: O que
se pode chamar um fim de anélise?

Questdo das mais atuais em Psicanélise e sobre a qual ainda ndo se chegou a
nenhuma conclusdo, mas que impele os analistas contemporaneos a tentarem acercar-se
do problema a ser considerado decisivo para tornar consistente a teoria da clinica.

Para Freud, haveria duas respostas a questdo proposta.

A primeira, muito simples — eu diria simplista — seria que a analise termina
guando analista e analisante deixam de encontrar-se para as sessoes.

A segunda, considerada por Freud mais ambiciosa, diz respeito a obtencdo, no
curso da cura, da remocao dos recalques, o que possibilitaria uma rememoragdo dos
esquecidos e a conseqliente volta do sujeito a normalidade.

Como podemos ver, essa concepcdo do término de uma analise, centrada na
dissolucdo dos sintomas, nos confronta, necessariamente, com o que seria o0 seu fim, ou
seja, 0 seu objetivo, a sua finalidade.

Sabemos, hoje, como essa posicao tedrica € controversa, e a preocupacédo atual
dos analistas &, revisando a teoria freudiana e, sobretudo, a lacaniana, sobre o que seria
um final de anélise, poder chegar a uma consisténcia sobre o assunto e, antes, se seria
possivel chegar até 4.

N&o podemos nos furtar a acompanhar os analistas contemporaneos nessa busca
de um saber sobre a andlise finita e infinita, trazendo nossas contribui¢des clinicas para

ajudar nesse empreendimento.

! Seminérios: FUNDAMENTOS DA CLINICA PSICANALITICA DE FREUD A LACAN - 13/12/93



Pretender falar do fim da analise é, necessariamente, ter de falar do seu inicio.

O sujeito comeca sua analise por uma demanda a ser entendida pelo analista
antes mesmo de se poder iniciar a cura. Tome-se cura, aqui, ndo no sentido médico do
termo, mas como o desenrolar da anélise durante o seu tempo de duracao.

A andlise ocorre através de demandas que, longe de serem erradicadas durante o
Seu curso, persistem até que desapareca o grande Outro a quem sdo dirigidas. Nesse
sentido, pode-se falar de um desvanecimento gradual da demanda até que se possa
chegar ao chamado fim de anélise.

Deixa-se de pedir algo, quando se reconhece que se esta pedindo a ninguém.

Quando ndo ha mais a quem pedir.

Momento de soliddo radical onde a despossessdao do analista corresponde a
destituicdo do sujeito analisante.

Mas, 0 que se pede quando se demanda uma anélise?

A demanda se relaciona, sempre, com a falta a ser do sujeito. Demanda-se a
cada vez, um pouco mais de ser, 0 que viria, imaginariamente, a completa-lo,
finalmente.

Nesse sentido a andlise daria condicbes a uma ascensdo ao ser (Lacan), ou
melhor, a uma realizagéo subjetiva (V. "Remarque sur le rapport de Daniel Lagache™ in
ECRITS - Ed. Seuil, Paris).

A realizacdo subjetiva é confundida pelo sujeito com a realizacdo fantasmatica
que tem a ver com o desejo de sentir-se realizado e com a realizagdo dos sonhos.

Durante uma analise é freqiente a busca de realizacBes fantasmaticas, o que
deve por o analista de sobreaviso para ndo confundi-la com a realizacao subjetiva e com
a passagem ao ato.

Nesse momento, torna-se importante distinguir o querer do desejar, para se
poder estabelecer as diferencas entre os trés tipos de fendmenos.

Para melhor nos situarmos nesse aspecto, voltemos ao campo do desejo, a fim de
relembrar o que o estrutura enquanto tal. Estou falando da falta a ser, a conduzir o
sujeito a buscar no Outro o que lhe falta.

Mas como cobrar do Outro o complemento para sua falta se a ele também falta o
algo procurado?

Questdo dramatica a dirigir o sujeito em todos os momentos de sua existéncia,
revelando-se na articulacdo da cadeia significante a partir do que ao falar, diz-se menos

do que se quer, enquanto, paradoxalmente, deixa-se escapar 0 que se deseja.



Na analise o desejo se reduz a demanda a ser escutada enquanto tal, carecendo,
sempre, de resposta, sem o que ndo haveria anélise.

A demanda é sempre demanda de amor, porém também paixdo de ser, no
sentido da procura permanente de uma realizacdo subjetiva. Criando o que identifica o
sujeito ao seu desejo, ndo pode ser reduzida a necessidade.

Ser ou n&o ser, eis a questdo em torno da qual o sujeito se constitui.

Porém se o desejo € veiculado através da demanda, ele se produz para além dela.
Qualquer resposta aquela, reduz a transferéncia a sugestdo, embora a transferéncia
também seja sugestdo, mas que tem vez a partir de uma demanda de amor e ndo de um
pedido de satisfacdo da necessidade.

A0 opor-se a sugestao, o sujeito ndo deseja outra coisa que manter o seu desejo,
pois € isto que mantém a direcdo da cura fora dos efeitos da demanda.

Responder as necessidades do sujeito seria obra dos bons samaritanos, das irméas
de caridade, dos filantropos e até, poderiamos dizer, de certos psicologos que distribuem
afetos em profusao, porque néo sdo de ferro.

Quando falamos da demanda, estamos no campo do querer, da vontade. Pede-se
algo que se tem vontade de ter, que se quer, embora ai se esconda um desejo sempre em
discordancia com a demanda.

Lembro Lacan, ao referir-se a Freud, dizendo: "Homem de desejo de um desejo
que seguiu contra a sua vontade...”. Aqui flagramos a contradi¢do entre querer ¢ desejar,
0 que sempre surpreende o sujeito em andlise, ao deparar-se com a sua divisao
constitutiva (Spaltung).

Na andlise trata-se de ndo por nenhum empecilho a confissdo do desejo, que é
para onde o sujeito deve se sentir livre de dirigir-se.

Continuo quanto ao que seria a finalidade da anélise, o que nos conduzird a
conclusdes sobre o seu término, onde vamos encontrar a cura enquanto busca de trés
formas de realizacéo.

A primeira, a tomamos de Freud, e tem a ver com o levantamento do recalque,
situando-se do lado do significante, representando o sintoma. Quanto ao fantasma,
impossivel de ser desrecalcado, Freud propde as construcées em analise para solucionar
0 impasse.

Lacan segue um outro caminho, propondo o ato analitico como solucéo para o
fantasma. Nesse sentido, o fim de andlise coincidiria com o separar o sintoma do

fantasma. "Fazer viver o fantasma" € a proposta de Lacan. Trata-se de transformar o



fantasma no "vivido da pulsdo”. O fantasma deixaria de ser a sustentacdo do sujeito para
transformar-se nas pequenas ilusdes do dia a dia. O sujeito deixaria de buscar o seu ser
no fantasma, para encontrd-lo na divisdo subjetiva, o que, de certo modo, leva-o a
identificar-se, na travessia do fantasma, a uma das faces do sintoma, onde, seguramente,
ndo devera permanecer.

A realizacdo fantasmatica seria a outra forma de realizacdo propiciada pela
analise e, como ja vimos, ao se buscar por esse caminho uma saida para a realizagdo do
desejo, cria-se um impasse, estabelecido por uma faléncia nas suas origens desse
proposito, desde que, por definicdo, o desejo é irrealizavel. A realizagdo € pouco
oportuna desde que precipita o sujeito em ac¢des indesejaveis do ponto de vista ético e
estético (lado do fantasma).

A terceira forma de realizacdo posta pela analise se da do lado do sujeito. Cria-
se, nesse momento, uma contradicdo que se constitui no grande paradoxo da
Psicanalise. Para realizar-se como sujeito, para ascender ao ser, deve-se por uma
questdo de ética, destituir-se do seu proprio ser; ao ver-se reduzido a nada, o sujeito
podera vir a ser o que nao era antes da analise. Tal destituicdo configura-se em um
traumatismo suposto a partir de um confronto com a castracao simbdlica.

Nessa direcdo faz cair todos os significantes mestres (S1) suportes do grande
Outro, até que se dé a sua completa despossessdo. E da constatacdo da falta no grande
Outro que sobrevivera a confrontacdo do sujeito com a sua propria falta.

E na travessia do fantasma que se realizard a destituicio do sujeito e a
consequente assuncgdo da castracdo simbolica.

Todo o percurso da andlise € uma preparacdo para 0 que se considera o
traumatismo do final de uma analise, ou seja, o confronto com a castracdo simbolica.

Nesse momento o sujeito se sustenta da sua propria falta a ser.

Trata-se de um golpe sem remédio desfechado sobre os ideais construidos pelas
identificacbes imaginarias. Temos, entdo, a destituicdo do sujeito passando por uma
desmistificacdo do EU, no que ele detém de inflagdo imaginaria.

Para Lacan, no inicio da analise o sujeito ndo quer o que deseja.

O fim de analise corresponderia a passar a querer o que se deseja. O que quer
dizer, o sujeito pode vir a suportar 0 gozo enganchado no seu desejo. Nesse sentido, se
estabelece uma nova alianca entre o sujeito e a pulsdao no que ela porta um desejo de

puro gozo. Mas o desejo ndo se confunde com o gozo, tampouco com a pulsdo, desde



que esta se satisfaz por um gozo, enquanto o desejo se satisfaz no sonho, ou melhor
dizendo, o desejo é a sua propria insatisfacdo (Lacan).

O fim de anélise corresponde ainda a uma passagem da impoténcia para 0 gozo
do Outro, a uma impossibilidade de gozar desse gozo.

Explico: o mito edipico, enquanto uma construcdo do neurético, corresponde ao
segundo tempo da ordenacdo simbolica portadora da lei da interdicdo ao incesto.

E em torno do mito do neurdtico, por exceléncia, que Freud constréi a teoria da
castracdo simbodlica.

Temos, assim, em um primeiro tempo, a impossibilidade: "N&o poderas ter o que
néo existe”. Como vemos, ndo se trata propriamente de uma proibi¢cdo, mas de apontar
uma impossibilidade. Tempo do recalque primordial, abertura para o gozo féalico.

Num segundo tempo nos deparamos com o mito edipico, como forma de
contornar a dificuldade do sujeito de abrir m&o do que deseja.

O neurdtico cria a sua propria ordenacgdo: "Se me livro do que me impede de ter
0 que desejo, chegarei I1&". Tempo do recalque secundario, aprisionamento no gozo do
Outro. Instauracdo da impoténcia.

O que, nessas circunstancias, corresponderia a um fim de analise?

O confronto do sujeito com a impossibilidade, recalcada nas suas origens, de ter
0 que simplesmente ndo existe. Tempo da desilusdo radical e de resgate da possibilidade
do gozo félico. Cumprimento da castracdo simbdlica.

E importante assinalar que é pouco freqgiiente encontrar o que se configuraria
como sendo uma analise terminada.

Em um certo sentido, ela poderd ser considerada interminavel dado o
inesgotamento do inconsciente e a permanéncia do desejo. Por outro lado, deve-se
conduzir a cura de tal modo que o sujeito consiga chegar até as suas Ultimas
conseqiiéncias. E o que manda a ética do analista fundada no seu desejo.

Acrescento algumas observages tiradas da minha clinica, sobre os achados nos
percursos das analises por mim empreendidas.

Ao se demandar uma analise, jamais se poderia supor quais 0s caminhos
trilhados para se chegar a um final insuspeitado.

O que podemos dizer € que o percurso € vivido como doloroso e o final como

traumatico.



N&o € por acaso que o analista se depara com insistentes resisténcias que,
segundo Freud e nossa propria experiéncia dizem, devem ser vencidas pacientemente,
ao longo dos anos de analise.

Se ao analista falta analise, ou seja, se ele ndo conseguiu se desfazer de suas
montagens imaginérias, confrontando-se com a sua verdade, ndo h& muito que esperar
das analises por ele empreendidas.

Né&o é facil efetivar tal forma de confrontacéo, entretanto, indispensavel para que
ele possa suportar a despossessao que lhe é imposta ao final das analises.

O chamado excesso de narcisismo, pelo qual somos tomados enquanto analistas,
ndo passa de dificuldades ndo transportas na nossa propria analise, e que dizem respeito
a destituicdo subjetiva ndo completada.

As interrupcdes precoces de analises devem-se, em boa parte, a um pacto mudo
estabelecido entre analista e analisante, no sentido de se escamotear a castracdo e
manter 0S €Xcessos narcisicos.

Por outro lado, para o analisante ndo é facil chegar a constatar a falta no seu
analista, enquanto no lugar do grande Outro, pois isso o levara, inevitavelmente, a se dar
conta da sua prdpria falta. As transferéncias ndo dissolvidas com relagdo ao analista,
ndo passam de um desejo de se continuar negando a falta. Se o analista se oferece como
lugar de um culto eterno a perfeicdo, a reveréncia, as exaltacdes egdicas, se nao se
expde ao apagamento necessario para que se dé a sua despossessdo, ndo ha como se
proceder um final de analise, cujo fim, sempre antecipado, serve como forma do
analista evitar a sua prépria castracdo simbdlica.

Algumas consideraces ainda cabem com relacdo a passagem de analisante a
analista, através da analise.

Lacan admite que a travessia do fantasma se identifica com a passagem de
analisante a analista e, partindo de que ndo h4 como o sujeito enunciar seu proprio
fantasma que o faz sujeito do significante, fazendo-o esbarrar em algo que ndo pode ser
dito, se verifica um salto que o faz passar a objeto (a), posi¢éo do analista.

Enquanto objeto "a", ele passa da falta a ser a um pouco de ser e desse lugar
torna-se responsavel pela posicdo subjetiva de seu analisante, ndo sendo, entretanto,
responsavel por sua analise.

Isso sO se tornara possivel na medida do que ele experimentou na sua propria

analise.



Concluindo, o fim de analise, no que ela tem de terminavel, diz respeito a se
poder conviver com o fato das contingéncias que levam as analises a ndo poderem ser
perfeitamente acabadas dada a permanéncia do desejo e a pendéncia de sua relagdo com
a castracdo. Nessa direcdo a analise pode ser considerada interminavel, quando se trata
do analista, e € sua possibilidade de confrontar-se permanentemente com essa realidade,
que o habilita a poder permanecer analista.

Esse seria o verdadeiro confronto do analista com a castracdo simbdlica: poder
admitir os limites da Psicanalise enquanto ciéncia e enquanto pratica, sem, contudo,

deixar de contribuir para o seu desenvolvimento.



FREUD E DORA NA TRANSFERENCIA:
O que é um ACTING - oUT?!

Voltemos a Freud para reencontrar a transferéncia e suas implicacdes na anéalise;
pretendo ampliar um pouco mais a nossa experiéncia analitica no que diz respeito ao
considerado motor da analise.

Qual o analista ndo se deparou com interrupcdes, aparentemente inexplicaveis de
andlises, as quais, mesmo sabendo-se nelas implicado e, justamente por isso, SO
consegue compreender depois (aprés-coup)?

Os conhecimentos adquiridos nessas experiéncias sdo Uteis para evitar as
reiteracfes dos mesmos erros os quais, longe de serem, apenas, “erros técnicos”,
envolvem a propria anélise do analista.

A fim de nos aproximarmos de um dos fendmenos decorrentes dessas falhas, é
possivel que, o mais comum, o0 ACTING-OUT - enquanto levando a uma ruptura do
tratamento — vamos nos concentrar no caso Dora e no contexto transferencial que
permitiu tal atuacdo de uma das mais famosas analisantes de Freud.

Em principio temos de diferenciar o ACTING - OUT da passagem ao ato, e
antes, distinguir o ato sintomatico do ato analitico.

O ato analitico corresponde ao que se passa huma analise quando o sujeito, por
uma determinada intervencdo do analista, muda de situacdo com relacdo a sua verdade.
Quer dizer, quando pode vir a tomar outra posicdo com relacdo a um atributo que é seu.
Enquanto o ato sintomatico remete ao que é da ordem das produ¢des em ato associadas
ao sintoma do sujeito, como os atos falhos, deslizes de linguagem, os lapsos.

Na passagem ao ato trata-se de uma precipitagdo que acontece no real, como no
suicidio. Tal precipitacdo decorre de uma alienacdo radical do sujeito com relacdo ao
objeto. A excessiva alienacdo do sujeito leva-o a tal grau de angustia que so Ihe resta

uma saida: a morte.

! Seminérios: FUNDAMENTOS DA CLINICA PSICANALITICA DE FREUD A LACAN — 08/02/1994



Lembro de alguém que me “explicou” as suas tentativas de suicidio dizendo nao
ter outra saida para encontrar a paz, enquanto uma outra pessoa me dizia que essa seria
a Unica coisa que poderia decidir sobre si mesma.

O sujeito se aparece totalmente perdido no Outro que o subjuga ao seu desejo,
aniquilando-o.

O ACTING OUT ¢ da ordem do que Freud chama do “agieren” — do atuar —
tendo como pano de fundo a transferéncia e seu correlato, a resisténcia. Diz Freud que,
quanto maior a resisténcia, mais ampliado fica 0 campo da atuacdo, substituindo,
sempre, 0 recordar.

Em que condicdes abre-se a possibilidade de um ACTING OUT?

Se a cura se inicia por uma forma de transferéncia positiva discreta, podemos
contar com a possibilidade de uma rememoracéo satisfatéria desde que as resisténcias
ainda se encontram pouco ativadas. Com o andamento da anélise, tende a se instalar
uma hostilidade com relagcdo ao analista sob as formas mais disfarcadas e sutis ou
mesmo de modo declarado. Isso significa que os recalcamentos passam a ser ativados
em funcéo das resisténcias a um saber dos préprios desejos, inaceitaveis.

O sujeito comeca a fazer uso dos recalcados inconscientes para se defender
disso. Com o progresso da analise as resisténcias vao cedendo e o analisante vai poder,
passo a passo, integrar 0s seus desejos ndo aceitos, passando a saber o que fazer deles.

A instalacdo da chamada neurose de transferéncia se dd quando o analisante
passa a repetir no atual o que, sob a forma de sintomas, representa todo o arsenal de
suas relagdes com as estruturas fundantes do inconsciente: os fantasmas primordiais, ou
seja, a cena primaria, a seducdo e a castragdo, assim como a fantasia do “bate-se numa
crianga”.

A repeticdo associada ao ACTING OUT tem a ver com a evocagdo, em ato, de
fragmentos da vida fantasmatica do sujeito, ou seja, de fantasias inconscientes das quais
sO conhecemos os efeitos.

Tais atuacdes, nunca inocuas, devem ser sustadas a fim de evitar-se maleficios
ao sujeito em anélise. Lamentavelmente, ndo contamos com a cooperacdo do sujeito que
“prefere” continuar usando as suas resisténcias a saber dos seus desejos, a arriscar-Se a
uma mudanca de posi¢cdo com relagdo aos mesmos. Torna-se tarefa do analista usar os
meios ao seu alcance para trazer o analisante de volta ao que, conscientemente, é uma
coisa querida para ele: reproduzir no campo psiquico, através da rememoragdo, 0 que

ameacava acontecer em ato.



Ao propor ao sujeito em andlise certas restrigdes da acdo, o analista pode por em
jogo a limitacdo da liberdade pessoal dele, o que é preferivel a arrisca-lo a certas a¢des
danosas.

O ACTING OUT quer dizer um agir fora da possibilidade de verbaliza¢do (ou
seja, de rememoracdo). O imaginario se precipita sobre o real, 0 que corresponde a uma
realizagdo fantasmatica do desejo.

Temos de acrescentar que, todos esses movimentos do sujeito tém a ver com
uma procura do que fazer de um gozo (gozo do Outro) gerador de angustia.
Evidentemente, ndo de uma forma satisfatoria. A producdo de novos sintomas durante a
andlise faz parte das estratégias do analisante para enodar o gozo. Quer dizer, usar do
sintoma como um suplente, ndo de todo satisfatorio, do Nome do Pai. Os efeitos desse
quarto anel com relacdo a estrutura sdo de uma evitacdo da angustia sem nome. Na
passagem ao ato, podemos considerar a ocorréncia de um fracasso com relagdo a esse
projeto.

Em se tratando do ACTING OUT, ele expressa ou mostra uma cena para a qual
ndo ha palavras disponiveis. Corresponde a um ponto de desconhecimento de sujeito,
apresentado-se como um enigma que, longe de ser interpretado, deve ser analisado.

Desde que o analista esta envolvido nesta situacdo, pois seria impossivel chegar
a se conhecer completamente, ou seja, conseguir se dar conta de imediato daquilo a que
0 seu desejo lhe move, ele deve, em contrapartida, estar apto a saber o que fazer dessa
“falha”, para tornar analisavel o que, em um primeiro momento lhe escapou. E € dessa
forma que a analise se processa, durante o tempo de sua duragdo. Quanto mais habil se
torna o analista em manejar esses aparentes insucessos, mais a analise tem chance de
progredir até o seu termo. Chamo de “aparente” insucesso a essa implicacdo do analista
no ACTING OUT porque ela faz parte de qualquer analise. O importante € o saber fazer
do analista na direcéo da cura.

Quais os objetivos de um ACTING OUT na anélise?

A fim de entendermos melhor do que se trata, voltemos a Dora, a Freud e as
circunstancias em que o fato ocorreu.

Sabemos dos motivos que levaram Dora até Freud, incluindo-se nisso o seu pai e
um casal amigo deste, os famosos Sr. e Sra. K.

Freud recebeu Dora através do pai desta, 0 que retira de Dora a responsabilidade

guanto a uma demanda de analise.



A analise dura trés meses, no fim dos quais Dora apronta uma cena de ruptura de
tratamento.

O que se passa?

Partindo de que o ACTING OUT ¢é uma resposta atuada, € uma mostracdo com
endereco certo, relembremos a relagcdo de Dora com o Casal K.

O Sr. K a havia assediado fisicamente em certa ocasido. A Sra. K, amante de seu
pai, tornara-se sua amiga. O pai de Dora era assistido por Freud, com quem falava do
tridangulo amoroso do qual fazia parte, enquanto queixava-se da prépria mulher.

Ao ser conduzida a Freud, Dora passa a desfiar um rosario de queixas, sobretudo
contra seu pai e o Sr. K. A sua mde mostrar-se-4 incompetente enquanto mulher,
furtando-se a permitir a filha uma saida para a sua feminilidade.

Transitando entre esses personagens, Dora esta perdida do ponto de vista de suas
identificacGes, buscando através da Sra. K, por um investimento homossexuado, o que é
ser uma mulher.

Por conta das relacdes de seu pai com a Sra. K, Dora vé-se atirada por aquele,
aos bracgos do Sr. K, 0 que interessava a seu pai, como forma de afastar a mulher amada
de seu rival.

Dora se insurge contra tal comportamento, pois, na verdade, dirige seus
interesses para a Sra. K.

Freud, por sua vez, alia-se, sem se dar conta, ao pai de Dora, propondo-lhe
construcdes em que revela o seu interesse pelo Sr. K. Recusando-se a aceitar tais
construcgdes, naturalmente falsas, Dora engendra, inconscientemente, a cena que se
constitui na resposta a ser dada a seu pai e, por consequéncia, a Freud.

A cena do ACTING OUT ¢é uma historia sem palavras dirigida ao analista na
tentativa de encontrar uma significancia para algo de desconhecido que tem relagdo com
a verdade de Dora.

Sob a forma de uma provocacéo, ela forca, até o ultimo minuto, uma porta de
saida, fechada por Freud, quando Ihe fala, equivocadamente, do seu interesse pelo Sr.K.

Ao mesmo tempo Freud assume o lugar do suposto desejado, correlato do lugar
do Sr. K e do pai de Dora.

E nesse momento que Dora lhe faz um contraponto: “Vocé ndo compreendeu
nada do que lhe disse até agora. Olha entdo o que se passa!”.

De fato, Freud nada compreendera da situacao.



O tridngulo estava, na verdade, formado pelo Sr. K, pela Sra. K e por Dora, que
desejava a Sra. K, que desejava o pai de Dora.

Qual o comprometimento de Freud na atuacdo de Dora?

Ponho-me do lado de Lacan quando ele diz que a dita contra-transferéncia é
resultante do conjunto de pré-conceitos do analista a interferirem, de modo indesejavel,
na situacdo analitica.

Do que se trata?

Voltemos ao caso de Dora.

Freud estd presente, ai, inteiro. Quer dizer, nenhum analista é introduzido na
cena da transferéncia sem ser acompanhado do seu Desgjo.

Quais as consequiéncias disso na analise?

Por mais analisado tenha sido um analista, nos diz o proprio Freud, havera,
sempre, os chamados “pontos cegos”, ou seja, algo de inanalisado, a repercutir na
situacdo analitica. Sem isso, ndo poderiamos falar da transferéncia como algo surgido na
analise, emergindo, exatamente, do desconhecido de cada um dos personagens
envolvidos.

A posicao dos dois presentes a cena, felizmente, ndo é simétrica. Caso contrario,
deixaria de haver possibilidade de analise.

Ao analista cabe saber o que fazer do seu desejo, quando se revela na situacdo
analitica, a fim de conduzir a analise, ou melhor, a fim de permitir que haja analise.
Nesse sentido, estar morto ou ocupar o lugar do morto, ndo quer dizer ficar calado,
simplesmente, mas ndo deixar que o seu desejo impere sobre o desejo do sujeito.
Ocupar o lugar de “semblant” — semelhante — do objeto “a”, quer dizer, abrir mao de
seus desejos a fim de que o objeto “a” possa surgir nas suas diversas formas.

O Unico desejo a prevalecer na situacdo analitica — lado do analista — é o de
favorecer a continuidade da analise, para isso, permitindo a emergéncia do desejo do
sujeito.

Qual a posicéo de Freud com relacéo a seu préprio desejo, nesse caso?

Segundo suas proprias consideracfes a propésito da atuacdo de Dora, 0 que
aconteceu s6 depois do fato, Freud enveredou por uma vertente interpretativa levando
em conta o interesse heterossexual de Dora, na relagdo com o casal K.

Por que se curvou a isso quando todos os indicios sdo de uma prevaléncia de

interesses homossexuais?



N&o podemos esquecer que na época do atendimento a Dora, outubro de 1890,
Freud estava em plena “andlise” com Fliess, com quem trocava idéias inclusive a
respeito desse atendimento.

Seu envolvimento com o amigo fez emergir, naturalmente, os seus desejos
homossexuais recalcados, dos quais se defende, sem atinar com isso. A escuta que faz
do relato de Dora leva-o a um desvio por meio do qual se defende desses desejos.

A sua defesa contra esses componentes excluidos da cadeia simbolica é o
elemento decisivo no ACTING OUT de Dora.

Dora atua a partir da conjuncéo de desejos enredando o seu proprio pai, o Sr. K e
a Sra.K, cumprido o que se poderia chamar “pére-version”, quer dizer, a perversio
relacionada ao desejo. A “pré-version” corresponde ao que, do Gozo do Outro, cai
como resto da operacdo regida pela logica falica. Ou seja, o que fica excluido do
balizamento falico do Gozo.

N&o é por acaso que o analista se sente incomodado com as atitudes que
podemos classificar de cinicas, que estdo presentes na atuacao.

Sé&o posturas provocantes e desafiadores que movem o analista a uma irritacéo,
ndo sem motivos. Freud, enquanto analista, estd comprometido, tanto quanto qualquer
outro analista, com a “pére-version”, mas como bom neurdtico, deixa de ver em Dora o
rejeitado de sua cadeia significante.

Freud jamais obteve de Fliess a interpretacdo desejada para dar nome ao que
vivia com ele na relagéo transferencial. De algum modo, atua esse desconhecimento na
relacdo com Dora, deslizando da posi¢do de analista, no momento em que da acolhida
ao seu proprio sintoma, falando do lugar da histérica. Nesse sentido, deixa a outra cena
e passa ao ato. Cumpre, assim, uma derrapagem da posi¢do de “semblant” de objeto “a”,
nos seus trés aspectos: deslizando para a posicdo de mestre (construcdes falsas com
valor de verdade absoluta); dando vez ao seu sintoma, passando a posicao da histérica; e
abandonando a outra cena, ao se fixar na situacédo real do pretenso amor de Dora pelo
Sr.K.

A ocorréncia do Real, precipitando-se sobre o simbolico, caracteriza a rejei¢do
de um significante da cadeia associativa do analisante e do analista, aparecendo sobre a
forma de um comportamento inquietante e fazendo cena. Real provisoério, que terminara
guando o analista da conta do seu recado, ou seja, ao perceber de que se trata, reverte a

situacdo pela palavra ordenadora da situacao.



Dora abandona o tratamento sem aviso prévio, completando a sua “vinganga” ao
voltar a Freud algum tempo depois, fechando a cena de uma vez por todas.

Freud ndo reconheceu, a tempo, o grau e forma de seu proprio envolvimento
com a situacdo, definindo assim, a ruptura definitiva da analise. O ACTING OUT é um
substituto do ATO ANALITICO quando este deixa de ocorrer no momento certo.

E importante distinguir a relagdo do Real com o ACTING OUT da sua
implicacdo com a passagem ao ato.

No primeiro caso trata-se de uma auséncia do significante capaz de nomear o
que é experimentado, o discurso do analisante dirigindo-se a um pequeno outro (a)
capaz de dar nome ao que falta, livrando-o da angustia sem nome. Ao mesmo tempo,
tentando reintroduzir o simbolico por uma apropriacdo do imaginario.

Na passagem ao ato, ha uma evanescéncia da palavra, o discurso dirigindo-se ao
grande Outro no sentido de uma leitura do prdprio ato. Relembro o caso de um suicida
que, as vésperas de sua morte, se calava de modo enigmatico, acompanhando as
instigacdes dos amigos para que falasse do que estava Ihe acontecendo com um sorriso
a0 mesmo tempo irénico e misterioso. A leitura do ato, como se tornou claro, feita pos
concretizacdo da sua morte, hd muito tempo atrés, corresponde ao 6bvio de ter sido esta,
a Unica vez na sua vida, em que pdde, no Real, escapar do Desejo do Outro,
concretizado na mae e no marido, pela determinacdo da propria morte, acontecida justo
no momento mais inesperado, quando, passada a depressao, estava perfeitamente bem,
sendo impossivel para qualquer dos que a cercavam perceber do planejado.

Nesse caso da-se um salto no Real, que recobre todo o campo do Simbodlico,
abolindo-se o Imaginario.

O analista, nesses casos, sendo, também, efeito de linguagem, enquanto sujeito,
cai de seu lugar, condicdo de efetivacdo de qualquer analise, pois, do contrério, a
relacdo permaneceria estritamente no Real, marcado pela infalibilidade de um robot que
escuta sem conduzir a lugar nenhum.

Avaliaremos 0 ACTING OUT, agora, do lado do analisante.

Se é de sua algada deixar-se conduzir pela associac¢do livre, de algum modo,
situando-se na passividade que a sua condicdo Ihe permite, na atuacdo, ele muda de
posicdo, passando a acdo. Pondo em cena o seu discurso, torna-se o produtor dessa
mesma cena que dirige. Sai, desse modo, do discurso da histérica, o que deve alertar o

analista.



Com esse comportamento, tenta adquirir o dominio de uma situagdo que lhe
causa angustia.

A prepoténcia do analisante nessa circunstancia, € evidente, aliada a
agressividade dirigida ao pequeno outro (a) imaginario de quem cobra algo que ele nédo
Ihe pode dar. Forja-se entdo uma relacdo dual, da qual o simbodlico fica excluido,
enquanto lugar da palavra.

ACTING OUT é considerado uma forma de transferéncia sem analise desde que,
no momento em que ocorre, corresponde ao da queda do analista do seu lugar, porém as
sua consequéncias ndo sao irreversiveis, na mediada em que esse fendmeno € inerente a

qualquer anélise.



O BARROCO OU O LUGAR DO CORPO!

“O barroco é uma viagem que tenda
dar forma ao éxtase” (Nestor Perlongher ).

“ Ndo é a sua consciéncia que o
sujeito estd condenado, é 0 seu corpo que
resiste de muitas maneiras a realizar a
divisdo do sujeito”. ( Lacan )

Uma interrogacdo toma corpo e faz ruidos.

Se o significante ndo abarca totalmente o sujeito, qual o lugar do REAL na sua
constituicao?

Questdo insistente, a perseguir o analista na sua pratica diéria, onde o enigma se
faz presente sob a forma de um corpo mudo que nada espera da fala.

A experiéncia infantil do “homem dos lobos”, no momento do corte alucinado
do seu dedo, acompanha-se de uma impossibilidade de dizer isso a sua baba. Freud
refere-se ao episddio, relacionando-o a um confronto com a realidade de castracdo,
rocha solida onde o simbdlico esbarra, dird Lacan.

Mas, enquanto a castracdo € simbolizavel em determinadas condicGes, algo é
retido no corpo como impronunciavel, aprisionado que estd em um registro tal,
impossivel de ser nomeado.

Como nos acercamos desse corpo que, podendo ser apontado, pois ai estd, ndo
pode ser dito?

Abordavel por um lado, através da imagem dele construida, € um corpo marcado
pelas fantasias — as que determinaram a sua captacao imaginaria — podendo, apenas, ser
mostrado na medida de sua fantasmagoria.

Recorte feito no real, por um imaginario apontando para o simbdlico, dele
destacando, deslocando fragmentos que organizam um corpo distorcido e distanciado de
suas origens outras.

Algo, entretanto, escapa desta imaginarizacdo, mantendo-se aquém da
possibilidade de nomeacdo, embora esteja presente por seus efeitos e por suas

propriedades, uma delas a de ser inominavel.

! Texto apresentado na reuni&o Lacanoamericana de Porto Alegre - 1993.



Quanto aos seus efeitos, entre outros, eles se mostram nas lesdes somaticas,
alheias a fala, nas doencas que consomem o corpo, levando-o a morte.

A lesdo corporal representaria um enigma, em certos casos, para sempre
indecifravel, que morrera com o corpo no qual se inscreveu em nome de um gozo
proibido?

No seminario XX — ENCORE — nos diz Lacan: “se ha algo que funda o ser,
certamente que ¢ o corpo’ — N0 caso, 0 corpo animal — referéncia a Aristoteles e as suas
dissecacOes, porém, acrescenta: “é preciso que esse corpo se baste e, nesse sentido,
trata-se de um corpo fechado em si mesmo”. Corpo e real se confundem, nessas
circunstancias, e, se real/corpo € o que ndo cessa de ndo se escrever, valeria uma

preocupacao a respeito?

Se a andlise ndo foi feita para curar, interroguemos a nossa clinica, para nos
situarmos no limite de nossa pratica psicanalitica e de seus efeitos, o que, a0 mesmo

tempo nos colocara diante do real da clinica, remetendo-nos a uma clinica do real.

Autorizada pelos efeitos constaveis na clinica por esse corpo impenetravel, dele
procuro acercar-me, através dos estudos das obras de arte, comecando por Freud, de

3

quem me aproximo e onde leio: “...por que a intengdo do artista ndo poderia ser

2

comunicada e compreendida em palavras, como qualquer outro fato da vida mental?...”.

Retomo essa interrogacdo feita a partir do enigma proposto pela obra de arte e
seu criador. Freud, tanto quantos outros autores por ele citados no seu texto “ O Moisés
de Michelangelo”, empenha-se em encontrar uma resposta a esta questéo.

Diante da estatua de Moisés, de Michelangelo, obra por ele considerada
maravilhosa quanto inescrutavel, confessa o impacto por ela causado, levando-o a voltar
a contemplé-la inumeras vezes, na tentativa de encontrar uma solugdo ao desafio
langado pelo que vé, sem compreender.

Né&o satisfeito com o que os conhecedores de arte dizem a respeito, e colocando-
se como leigo sobre o0 assunto, pensa ser a Psicanalise capaz de decifrar o enigma, por
meio de uma interpretacdo adequada.

Através de um trabalho exaustivo, analisa, detalhe por detalhe, a figura de
Moisés, posta em pedra, a partir de pormenores tidos como significantes, tal como
procede na decifragdo dos sonhos.

Qual o resultado dos seus esforg¢os nesse sentido?



Nada que responda as suas indagacfes que permanecem sem respostas
satisfatorias, o que frustra, a nds, seus leitores, tanto quanto deve té-lo frustrado,
enguanto pesquisador.

Na verdade, a grande questdo de Freud, é saber por que fora tdo fortemente
afetado pelo “Moisés”.

Apesar do impasse em que essa indagacdo o coloca, o préprio Freud nos da
pistas que nos reenviam ao cerne da quest&o.

Atentando para alguns pontos, aparentemente sem importancia, da analise por
ele empreendida, vamos encontrar uma indagacdo sobre a que se deve o efeito da obra
de arte naquele que a contempla e, em seguida, sobre o que visa 0 autor despertar
naquele que admira a sua producao, desdobramentos da questdo inicial.

Para Freud, ndo se trata de nada que passe pelo intelectual, mas de uma atitude
emocional que remeteria “a mesma constelagdo mental que, no autor, produziu o impeto
de criar” ( sic, Freud).

Sigo 0s seus passos, para introduzir a questdo do gozo na relacdo com a obra de
arte.

Se o “Moisés™ resiste, através dos tempos, as tentativas de interpretacao,
permanecendo mudo, frustrando os interessados em encontrar respostas ao Seu enigma,
deixando perplexos 0s que o admiram, seguramente 0s premia com um gozo além da
linguagem que, partindo do seu criador, se transmite para a pedra onde se fixa e se
eterniza, produzindo, sempre, mais gozo.

Dora, a de Freud, posta-se por duas horas, absorta e muda diante da Madonna
Sixtina. Ao pergunta-lhe o que Ihe agradara no quadro, Freud ndo obtém outra resposta
que: “ a Madonna”. Puro efeito de contemplacdo e da admiracao, algo se passa, ela goza
e 0 que fala disso? Sem resposta a essa questao, permanece tdo muda quanto o “Moisés”
de Michelangelo.

Da impossibilidade de uma resposta a essa pergunta, extrai-se uma conclusao:
do gozo nada se pode dizer desde que € excluido da linguagem, mas ele pode ser
expresso na pintura e na escultura animadas pelo impulso criador.

A obra de arte da forma ao gozo sem precisar de palavras e, supondo-se néo
haver significantes para o significarem, corpo gozante e real se confundem.

Por que a escolha do barroco, enquanto forma de manifestacdo artistica, para

tentar uma aproximagcéo ao corpo gozante?



Justamente porque, pela suas caracteristicas, com o barroco o corpo se revela nos
excessos de detalhes anatdmicos, na grandiosidade das figuras, nos artificios de que se
vale para expressar 0 absoluto, o desmedido, a auséncia de limites, na possibilidade de
permitir um gozo para além do falo, apontando na direcdo do gozo do Outro, campo
proibido, onde certamente s se encontrard a morte, lugar do gozo mitico, impossivel de
ser representado.

O barroco causa impacto por provocar 0 gozo — 0 excedente — que, nas igrejas,
transforma-se em guirlandas a enroscarem-se lascivamente nas pilastes por onde
escorregam, juntos, arabescos sensuais, espalhando-se de modo profuso por todos os
espacos, criando nichos a abrigar os corpos dos santos e martires, convidando
sedutoramente os fiéis a gozar na orgia dionisiaca dos altares resplandecentes de ouro,
nas expansivas formas das madonas envolvidas em vestes que revelam enguanto
encobrem o0s corpos plenos do proibido, a explodir, permissivamente, nos recintos
sagrados.

Resto do paganismo grego retornando, sacralizado? Modo de atrair os fiéis,
seduzidos pelo que de humano — demasiado humano — retorna, através dessa forma de
expressao de arte?

A esse proposito, Lacan nos fala do Cristo encarnado num corpo a servi¢o do
gozo de um outro, justificando, de algum modo, a existéncia do barroquismo, “onde
tudo € corpo evocando o gozo”, como efeito do cristianismo. Imaginar, criar além de
qualquer limite, extrapolar regras e canones bem comportados de uma estética contida
(como o Renascimento), voar no espaco que deve ser preenchido para ndo deixar
vazios, abismos, faltas. llusdo de completude e horror as hiancias que apontam para a
falha a qual estamos condenados porque falamos?

“O barroco ¢ uma viagem que tenta dar forma ao é€xtase”, nos diz o poeta,
autorizado por um saber que néo se sabe.

O barroco sublinha e d& nitido contorno ao que as outras formas de expressao de
arte — classica, gotica, renascentista — apenas evocam. Ampliando espaco, explorando o
inusitado, fazendo nascer o inesperado, o barroco pretende aproximar-se do absoluto no
que ele tem de mortifero, na tentativa de dar sentido ao que, do sujeito, escapa a
possibilidade de fala. Ou seja, 0 seu corpo, 0 seu gozo (excedente).

Se, de um lado temos a obra de arte configurando-se como um real, mas
permitido a corporificacdo de um gozo excessivo de forma a garantir a possibilidade de

sobrevivéncia do sujeito, do outro temos a lesdo corporal o fracasso da metafora,



apontando para o real enquanto limite, radicalmente irredutivel, fechado em si mesmo,
regulado por um desejo sem intermediacéo falica, dirigido para um gozo total e absoluto
somente encontravel na morte.

O doente somatico se apresenta isento de angustia e, se ha sofrimento, este se
reduz a dor fisica que, se atenuada pela droga, leva-o a uma situagdo de tranquilidade
onde se pode vislumbrar a marca de um gozo completo do qual ndo pretende abrir méo,
na sua caminhada para o éxtase final.

As afeccGes somaticas nos confrontam com um doente, no mais das vezes,
pouco produtivo do ponto de vista de um deslocamento de significantes capazes de dar
sentido a sua afeccgdo e de distancia-lo do excesso de gozo retido no corpo, desde que se
estabelece um impedimento a uma destinacdo outra para aquele.

As sessdes se resumem a relatos dos acontecimentos do dia a dia sem nenhuma
articulacdo com a lesdo em questdo e se, por um lado, eles permanecem ligados ao
analista — 0 que é comprovado pelas vindas sistematicas as sessdes — por outro lado, a
demanda de anélise ndo se efetiva em um desejo, a funcdo do analista sendo reduzida a
de um ouvinte pago para ouvir 0s seus relatos — coisa de que ndo abre mao — mas como
se coubesse a esse ouvinte o papel de testemunhar a caminhada do sujeito para o abismo
onde, afinal, se encontraria de posse do gozo absoluto. A impoténcia do analista é
flagrante, vendo-se impelido a se curvar diante da demanda do suposto analisante, que
nada espera da fala, mas se compraz em tracar os caminhos de uma realizacao ilusoria,
nesse sentido tomando o analista como cumplice do seu projeto.

Distinguir a resisténcia do analista dos propdsitos inconscientes do analisante é a
grande tarefa a ser posta em pratica e se torna a propria meta da andlise, que, em ultima
instancia, deveria ser interrompida, num esforco ultimo de fazer ato analitico e
proporcionar a oportunidade de um corte que desvie o analisando de seus intentos
mortiferos.

Concluo com Lacan: “O barroco ¢ a regulacao da alma pela escopia corporal”,
entendendo com Deleuze, sobrevoando Leibniz, que “ndo ha o obscuro em nds por
termos um corpo encarregado de percorré-la ou de explord-la do nascimento até a
morte”. (Deleuze).

E, se o real e constitutivo do sujeito, ele interessa a nos analistas, nem que seja
para servir de fronteira e estabelecer limites a nossa pratica, ou dirigindo-nos a explorar

esse campo desconhecido e a avangar, através dos furos que a linguagem nos permite



fazer, na conquista de pedacos desse real do qual, jamais, conseguiremos nos apropriar
totalmente.



O HOMEM DOS RATOS

. .1
Clinica da Neurose Obsessiva

Falar da neurose obsessiva é ter de voltar a Freud e a um dos seus casos clinicos
mais famosos, tal o destaque em que o colocou, na sua obra.

O Homem dos Ratos, uma alusdo ao lugar de um gozo especial, representado
numa pratica exemplar em que, a alguém, se aplicava um castigo, objeto de horror do
relato do cliente de Freud, a esconder uma cena tecida em torno de um desejo de morte,
atrelado a uma divida simbolica.

Que fantasmas se enredariam nessa trama da qual o sujeito se defende,
construindo seus anteparos, preparados através de rituais estranhos, de duvidas
imobilizantes, de jaculatérias que deveriam anular desejos aterrorizantes e

insuportaveis, com os quais ndo podia se confrontar?

Faremos um pequeno percurso pelo relato de Freud sobre o0 Homem dos Ratos,
pontuando alguns aspectos que nos sirvam de pistas para construir o esboco de uma

clinica da neurose obsessiva, na tentativa de maneja-la, na cura.

Um jovem procura Freud, afetado por uma série de achaques que lhe impedem

de ter uma vida produtiva e saudavel.

Tudo comeca na sua infancia, onde se pode encontrar indicios de sua futura
neurose, praticamente cronificada, ap6s anos de um sofrimento mascarado por
comportamentos excéntricos, aparentemente, sem maiores tentativas de compreensao da
parte dos adultos que o cercavam. Segundo o relato do “jovem senhor, de formagdo

universitaria”, sempre sofrera de obsessdes, desde a infancia.

Os sintomas que mais se sobressaiam eram o0s medos de que algo pudesse
acontecer as pessoas mais amadas. Junto, surgiam impulsos compulsivos de cortar a
propria garganta com uma lamina, acrescentando-se certas proibicdes, aparentemente

sem importancia, que se lhe impunham, a respeito das coisas de menos valor.

! Seminérios: FUNDAMENTOS DA CLINICA PSICANALITICA DE FREUD A LACAN — 06/06/1994



Depois de lutar anos contra tais idéias e de perder boa parte de sua vida nisso,
procurou tratamentos em voga, na época, em um sanatério onde conhecera alguém com

guem mantivera, pela primeira vez, relacfes sexuais.

Sentia aversdo as prostitutas, considerando que sua vida tinha sido obstruida, do

ponto de vista sexual.

Ainda crianga se dava a manipulagdes sexuais do corpo de suas governantas, a
primeira chamada Fraulein Peter. Esse nome masculino teria implicagdes futuras na sua

vida sexual.

A partir dai, desenvolveu uma intensa curiosidade sexual sobre o corpo

feminino, corroborados por lembrancas de outros episodios, a partir dos 6 anos de idade.

Tinha erecgdes, a respeito das quais consultava sua mae, imaginando que ela era

capaz de adivinhar seus pensamentos. Acha que, ai, comegou sua doenca.

Desejava ver despidas as pessoas jovens que Ihe agradavam e tinha um estranho
sentimento de que, se pensasse nisso, algo poderia Ihe acontecer e, assim, deveria fazer

algo para evitar tais desejos.
O que poderia Ihe acontecer, nesse caso?

Aparentemente, a vida de um obsessivo parece normal, se ndo a olhamos de

modo especial.

E freqiiente pensarmos nos comportamentos externos do sujeito, como sendo,
no maximo, excéntricos, ridiculos, sem nos darmos conta dos sérios conflitos que ai se

escondem, sendo 0s responsaveis por tais idiossincrasias e esquisitices.

Para o0 obsessivo, tudo gira em torno da evitacdo da realizacdo de uma fantasia
de desejo, que aparece sob a forma de um medo excessivo, a dominar completa e
continuamente 0s seus pensamentos, ocupando todo o seu tempo e incapacitando-o para

a vida produtiva.

Assim, em funcdo de determinado ritual de evitacdo, o sujeito leva um tempo

anormal para, por exemplo, sair de casa, desde que teria de dar duas voltas em torno da



sua cama, voltar ao lado esquerdo da mesma, rezar tais oragdes, sempre em frente de um
espelho, tornando a voltar ao lugar onde teve o inicio o percurso e, assim por diante. Se
surge uma duvida quanto a erros no procedimento ritualistico, comeca tudo de novo, até
assegurar-se de que tudo fora executado como devia. Qualquer suposto equivoco seria

suficiente para retirar-lhe o0 sossego, e nisso consome sua vida.

N&o lembraria todo esse ritual, o procedimento de um assassino que, apos ter
cometido um crime, teria de assegurar-se de apagar todas as pistas que evidenciariam a

sua culpa no ato?

Por outro lado, voltar atrds para certificar-se de que tudo fora executado a

contento, ndo teria a ver com o assegurar-se de que sua vitima estaria, de fato, morta?

Todo o comportamento do obsessivo é dirigido a exorcisacdo e, a0 mesmo
tempo, a realizacdo do seu desejo de morte, na medida em que suas supostas vitimas sdo

sempre as pessoas mais proximas e mais amadas.

No caso do Homem dos Ratos, trata-se do pai e da mulher amada.

Freud se propGe a investigar qual o status e o sentido das idéias obsessivas na

vida mental do sujeito, a fim de torné-las mais compreensivas.

Num primeiro momento, trata de estabelecer uma relacdo temporal entre o

aparecimento da idéia obsessiva e 0 contexto externo onde surgira.

Inicia esse procedimento através da analise dos impulsos suicidas ocorridos com

seu paciente, o que era frequente.

Numa das vezes, 0 Homem dos Ratos relata que a sua amada se ausentara por
alguns dias, para cuidar de sua avé doente. No momento em que estava mais envolvido
com seus estudos, veio-lhe a mente a seguinte idéia: “Se vocé recebesse a ordem de
levar a cabo a sua prova, deveria tratar de obedecé-la. Mas, se Ihe ordenassem cortar a
garganta com uma lamina, o que faria?” Deu-se conta de que tal ordem ja havia sido
dada e corria para o aparador para pegar a lamina, quando pensou: “Nao ¢ tdo simples

assim. Vocé tem que sair e matar a velha”. Em seguida cai no cho, horrorizado.



Para Freud, o que acontecera de fato, fora o seguinte: a primeira idéia a surgir,
fora a de matar a velha mulher para poder juntar-se a sua amada. Porém, o que surge em
primeiro lugar é a necessidade de punir-se por pensamentos assassinos, cortando a

garganta com a lamina.

Outras idéias obsessivas de morte — a sua propria — lhe surgiram através de
mania de emagrecer ou recebendo ordens de saltar de um precipicio. Com relacéo a
mulher amada, assumiam a forma de uma protecdo exacerbada para que nao lhe

acontecesse nada.

E conhecido o epis6dio em que, ao passear de barco com ela, a uma ameaca de
um temporal, quis obrigé-la a por o seu gorro, 0 que ela recusava, 0 que surgira da idéia
de que devia protegé-la para que nada Ihe acontecesse. E interessante observar a recusa
quase desesperada da moca em aceitar tal condicdo, como se pressentisse o desejo de
morte que tal ato escondia. Recordo aqui de uma pessoa que me dizia que o que mais
odiava na mée era o fato de ela Ihe recomendar, quando ele saia de casa, que tomasse

cuidado para que nada Ihe acontecesse.

De todas as neuroses a obsessiva parece a mais cruel para como seu portador.
Isso em funcédo da sua relagdo com o desejo de morte ser tdo radical. Ao mesmo tempo,

nenhuma cuida tdo bem da manutencao de um gozo.

Trata-se, na verdade, de algo revelado por Lacan, a partir de Hegel, onde nos
deparamos com uma luta de prestigio entre 0 amo e o escravo. Dessa disputa radical,

nédo haveria vencedor desde que um depende do outro para manter o seu lugar.

O amo precisa do reconhecimento do escravo, enquanto este precisa do seu
senhor para ampara-lo, desde que n&o arrisca a propria vida, expondo-se a nenhum

risco.

Tal situagdo gera uma revolta da parte do escravo contra o senhor, a0 mesmo
tempo em que ignora a parte que lhe cabe nisso. Essa alienagéo é uma caracteristica do
escravo, cego para se reconhecer portador de um gozo do qual ndo quer abrir m&o. Gozo
antecipado a desejada morte do senhor, que se renova a cada momento, sustentando a
permanéncia numa situacdo que, aparentemente, abomina. Se a morte do senhor seria o

preco de sua libertacdo, isso ndo acontece, porque é sempre adiada em favor desse gozo.



As hesitagdes de Hamlet na execugéo do assassinato do tio que havia morto seu
pai, sdo geradas, de um lado, por sua identificagdo com o assassino, do outro, pelo gozo
renovado a cada adiamento dessa morte, repetindo uma situacao que s6 tem a ver com 0

desejo de morte do pai.

Desde que 0 obsessivo transita continuamente no tempo de um gozo antecipado
permanente, cabe ao analista intervir no sentido de liberta-lo desse aprisionamento
imobilizante. O manejo do tempo de duracdo da sessdo € decisivo para lan¢a-lo fora do

circulo vicioso a que seu desejo conduz e do qual ndo consegue escapar.

Outro aspecto importante com relacdo a uma determinacdo do manejo do
tratamento é a obsessdo de compreensdo que afeta o obsessivo, a ponto de ter de
entender o significado exato de cada palavra ou mesmo, de cada silaba, perguntando
continuamente “o que vocé acabou de dizer?” e ficando sempre insatisfeito com as
respostas. Nesse caso, a postura mesma do analista de ndo responder as demandas do
sujeito, por si s, funciona como uma forma de confronta-lo com as possiveis origens de

sua obsessao.

O que se verifica € uma luta entre desejos opostos, expressos nos atos
compulsivos em que, num primeiro tempo é neutralizado por um segundo momento

que, supostamente, anularia ou apagaria o desejo inaceitavel.

Essas duas tendéncias opostas sdo satisfeitas, cada uma delas, isoladamente, uma

depois da outra.

O conflito entre 0 amor e o 6dio conduz Lacan a falar de enamoracdo (haine-
amoration), como estando sempre presente na relagdo amorosa, aparecendo de forma

radical na neurose obsessiva, 0 que caracteriza a patologia.

Freud fala de um mecanismo ligado a instalacdo da neurose obsessiva como de
uma forma particular de recalque em que o trauma, uma vez esquecido, é destituido de

sua catexia afetiva.

O que quer ele dizer com isso?



Nada menos de que qualquer coisa que descaracterizaria 0 mecanismo de
recalque, enquanto tal, desde que, o significante do trauma, ou seja, a sua representacao
ideativa, permanece na cadeia associativa do paciente, enquanto o afeto faz novas

conexdes com idéias distintas das origens do conflito.

Dessa forma, o sujeito “sabe” de seus conflitos, mas trata-os como “nao

sabendo”, o que nao se confunde com a denegacao.

Ele “sabe” porque ndo o afastou da cadeia do pensamento e “ndo sabe” porque
ignora a sua significacdo. De onde podemos dizer que hd um conhecimento intelectual

que de nada lhe serve por estar desconectado do afeto correspondente.

Encontramos, entdo, no obsessivo, um discurso intelectualizado onde fala de si
como se falasse de um outro, onde o grau de sofrimento € medido pelos seus efeitos nos

gue os escutam.

Para o analista, pede-se, mais que em todas as outras escutas, paciéncia, no
sentido de ndo precipitar-se em intervencbes precoces que, longe de anteciparem o
tempo de concluir e, consequentemente, o tempo de compreender, o fixaria no instante
de ver, como fez Freud ao marcar o tempo de conclusdo da analise do Homem dos
Lobos, o que deu como resultado, a impossibilidade de subjetivacdo de sua histdria.
Durante toda a sua vida, 0 Homem dos Lobos lidou com os conceitos psicanaliticos sem
saber o que fazer deles, em beneficio proprio. Risco que todo analista corre com relacédo

ao obsessivo, quando ndo maneja satisfatoriamente o tratamento.



O NOME DO PAI, O PAI DO NOME!

Num primeiro momento de suas elaboragdes, Lacan parte para uma concepgao
do sujeito fundada na primazia do simbolico.

O sujeito seria entdo efeito da operacdo de castracdo simbdlica efetuada pela
interdicdo do gozo do Outro, 0 que se da através da metafora paterna, enquanto
significante dessa intervencdo. A relacdo do sujeito com o significante &, entdo,
fundamental.

A teoria do sujeito em Freud girava em torno do simbolico e do imaginario. O
real, apenas se insinua no texto “O homem dos lobos”.

Em 74/75, Lacan avanga um pouco mais e tenta formular a constituicdo do
sujeito baseado na economia do gozo. Com a elaboragdo do sujeito baseado na
economia do gozo. Com a elaboracdo da escritura a que chama de né borromeu, da
conta das trés ordens a partir das quais 0 sujeito se constitui.

Freud havia pensado nessas trés consisténcias e procurava alguma coisa que
pudesse liga-las entre si de modo indissolivel. A esse quarto termo chamou de
“realidade psiquica”, representada pelo Complexo de Edipo. Tentando justificar este
quarto termo, Lacan propde a existéncia do Nome do Pai, ponto nodal a partir do qual
real, imaginario e simbolico se enlagcam, impedindo assim, o deslizamento do sujeito na
cadeia significante.

Ocorre que a metafora paterna ndo € suficiente para barrar 0 gozo do Outro. A
partir disso se determina a estrutura do recalque e a formagdo do sintoma. Por outro
lado, na psicose, 0 sujeito mantém a sua estrutura de forma precaria, prestes a dissolver-
se a partir de uma intimacao paterna vinda do real, o que se determina pela forcluséo do
Nome do Pai. De onde podemos concluir que do Nome do Pai ndo se pode esperar tudo.

Em decorréncia dessa constatacdo Lacan questiona a indispensabilidade do
Nome do Pai: “Seria imprescindivel essa fun¢do do Pai? Mostro a vocés que isso
poderia ser forjado.”. E acrescenta: “o nosso imaginario, o nosso simbolico € o nosso
real estdo, em cada um de nos, num estado de suficiente dissociacdo para que apenas 0

Nome do Pai mantenha tudo isto junto.”. Mas ressalta ndo profetizar que se possa dele

! Texto apresentado na Reuni&o Lacanoamericana de Mar Del Plata.



prescindir — na analise ou fora dela — para conservar ligados simbolico, imaginario e
real. Propde entdo o “sinthdme”, enquanto formacao ndo correspondente ao retorno do
recalcado, como suplente do Nome do Pai.

A questdo central por ele colocada no seminario do R.S.1 €:

Qual pode ser o real de um efeito de sentido?

A caracteristica do sentido é o fato de que a dimensao das coisas fundamentadas
no real surge a partir de uma nomeagcéo.

O sentido €, portanto, efeito de uma nomeacdo. O nd borromeu é utilizado por
Lacan para dar a idéia de uma estrutura constituida de tal modo que encarne o sentido
de modo correto. E o saber do analista, o saber eficaz, que enuncia 0 Nome do Pai para
0 sujeito.

A teoria do n6 retoma a elaboracdo do MATEMA da psicanalise a partir da
perspectiva de uma consciéncia do significante que a Psicandlise, enquanto prética,
imp0s a Lacan.

O discurso psicanalitico é, entdo, um efeito de sentido, como a poesia. Efeito de
sentido ndo imaginario nem simbolico, mas REAL. Efeito de sentido que surge pelo
equivoco.

O nd borromeu € uma escritura e ndo um modelo. Uma escritura que suporta um
real. Consiste em um no ligado por trés anéis absolutamente idénticos, dois a dois e
independentes. E o n6 mental exigido pelo discurso psicanalitico. Sua consisténcia é a
mesma do significante, sendo isso que permite o entrelacamento dos trés termos real,
imaginario e simbolico. Se um dos anéis é desatado os outros se soltam. Essa sendo a
sua prioridade fundamental.

A que registro pertence o né borromeu? Na medida em que é sustentado pelo
namero trés, é do registro do imaginario, pois a triade RSI sd existe pela adicdo do
imaginario como um terceiro. A sua consisténcia é, entdo, imaginaria. Ao fazer no,
esses anéis se constituem numa estrutura estavel e homogénea. O ponto central da tripla
intersec¢do cria um buraco, lugar do objeto “a”, que tem ao mesmo tempo consisténcia
do real, do imaginario e do simbdlico.

“O complexo de Edipo como tal ¢ um sintoma. E enquanto o Nome do Pai é
também o Pai do Nome que tudo se sustenta. O que ndo torna menos necessario o
sintoma”. (Lacan in “Le sinthéme”. Sem. De 18/11/75).

Do pai 0 que interessa ao sujeito é o Nome.

N&o um nome qualquer, porém um Nome capaz de sustentar a sua existéncia.



Um nome capaz de desencarna-lo, de torna-lo significante enquanto criando pela

linguagem e para a linguagem a qual se tornaré sujeito, desde que esse € o seu destino.

Cativo do significante, o sujeito se reconhece como alienado, mas de uma forma
de alienacéo constitutiva por se perceber feito a imagem de seu semelhante, com quem,
entretanto, jamais se confunde. Sujeito emergente do real do seu corpo pela imagem que

a palavra do Outro referenda.

Transitando nesses trés registros é preciso amarrd-los de forma tal que a sua
existéncia tenha éxito, o que lhe sera outorgado pelo Nome do Pai, enquanto metafora
da ordenacdo simbdlica que determina a radical impossibilidade do Gozo do Outro.

E desse sujeito que estamos falando.

De um sujeito que, de inicio é, sem existir, construindo-se a partir de uma
significacdo que Ihe serd atribuida por um outro ancestral, condi¢do para habitar o seu
corpo como seu, na medida de sua ex-sisténcia, isto €, da possibilidade de existir para
além dele.

O sujeito se constitui a partir da articulagdo dos elementos essenciais do ser
falante (Parlétre) que estdo presentes na linguagem.

O REAL, enguanto experiéncia da Falta Primordial no tempo, é o inantecipavel.
(O encontro faltoso de que nos fala Lacan). O fort-da. O Outro que nunca esta la quando
procurado.

O IMAGINARIO, enquanto o confronto entre 0 pouco de ser desejante e a
possibilidade de plenitude antecipavel da imagem do outro que é ele mesmo. O que
remete a formacédo do ego na sua alienacdo constituinte.

O SIMBOLICO, como presentificando a falta simbolica de uma plenitude
ausente, mas cujas possibilidades séo antecipaveis (uma referéncia a palavra, enquanto
morte da coisa).

Num primeiro momento mitico da constituicdo do sujeito, a forma de
enodamento do seu no corresponde ao que Lacan chama de n6 parandico, representado
pelo n6 borromeu de trés anéis atados a trés. Consideramos esse momento o da
constituicdo de uma matriz com relacdo a qual se pode falar de uma estrutura minima do
sujeito, de qualquer sujeito. A rigor, ainda ndo se poderia falar de sujeito a ndo ser de

forma virtual.



Como poderia o sujeito por-se em marcha, a partir desse primeiro momento
l6gico de sua constitui¢do?

Lacan propde a possibilidade da funcdo suplementar de um anel a mais a ser
agregado a estrutura primeira. Anel a mais, cuja consisténcia seria para referir a funcéo
paterna, tendo valor de sintoma.

Em que sentido usa Lacan o termo sintoma, nesse momento?

A funcéo paterna remete ao Desejo Primordial e a sua impossibilidade.

Ao criar o mito do assassinato do pai, 0 neur6tico ndo quer outra coisa sendo dar
versdo ao Desejo primordial e o faz, justamente, a partir do que, do gozo impossivel,
escapou a ordenacdo simbolica.

A coisa passa a ser vista como proibida e ndo como inatingivel.

Se me foi proibida é porque estd la. Se me livro daquele que a deseja tanto
quanto eu, posso atingi-la. A perversdo paterna se transmite ao filho que dela
compartilha.

Al se situa o Complexo de Edipo como sintoma da insuficiéncia do Nome do Pai
para barrar totalmente 0 gozo do Outro.

Dessa forma, o sujeito recalca o seu saber de castracdo simbdlica, transgredindo
a lei da interdicdo do incesto e gozando do seu sintoma.

De onde concluimos poder o neurético beneficiar-se do fato de — a partir da
inscricdo da metafora paterna — poder garantir o éxito da “Bejahung” primordial e o
sucesso do Recalque originario.

Agora 0 n0 passa a sustentar-se a partir de outra consisténcia.

O sintoma preside a origem da estrutura neurotica.

Quais as consequéncias clinicas dessa posicdo? Se o sintoma serve a alguma
causa ndo seria simplesmente a de sustentar um gozo absurdo. Muito mais do que isso,
defende o sujeito da demanda imaginaria do Outro. Enquanto, fazendo supléncia ao
Nome do Pai, se interpde entre este e o sujeito. Nesse sentido o sintoma resiste. E se
resiste é porque serve com muita competéncia aos propdésitos do sujeito.

Lacan propbe que, pela andlise, o sujeito deve ser liberado do sintoma, ao
mesmo tempo em que esta permite a liberagdo do “sinthdme”.

Do ponto de vista do no, o real deve passar pelo simbdlico em dois pontos e o
lugar do sintoma deve ser simbolizado.

A que corresponde a simbolizac¢do do sintoma?



A sua substituicdo por algo que possa ser evocado na sua auséncia. O que nio
quer dizer que se possa dele prescindir.

Tirar partido do sintoma é um efeito da analise. A arte de usufruir do sintoma,
Lacan chama “sinth6me”. Joyce ndo sabia que fazia “sinthdme” e ¢é dessa posicdo de
suposto-desconhecer — proprio do artista — que a sua arte de dizer faz efeitos. Nesse

sentido, o psicético e o artista estdo no mesmo barco.
Quanto ao neurotico, em que posicao se colocaria?

A Psicanalise, enquanto ciéncia do inconsciente, emerge de Freud para sustentar
um pai humilhado aos olhos do filho, pela sua condi¢cdo de judeu na Europa
preconceituosa dos fins do séc. XIX.

Resgatando o nome do pai, permitindo a Jacob Freud situar-se na histéria como
pai de Sigmund Freud, tornando ilustre 0 nome ancestral, recebido do pai e do pai do
pai, Freud-Sigmund adquire re-nome, auto-nomeacdo que fala do seu engendramento
enguanto sujeito. Sigmund por Sigismund.

“Wo es War, soll ich werden”. Onde isso era, deves advir como sujeito.

Ao produzir enigmas através de sua ciéncia, encontra uma maneira de amarrar o seu
no.

“Tive sucesso onde o parandico fracassou”, conclui Freud.

O que quer dizer com isso?

Ao se tratar do neuroético, por efeito da inscricdo simbdlica da metafora paterna,
0 seu nd permanece atado por uma outra consisténcia, enquanto no caso do psicético, a
auséncia dessa inscricao permite o retorno, no real, do outro forcluido, podendo ou nédo
chegar a construir um delirio a partir dai. O sucesso dos neuréticos diz respeito a
possibilidade dele poder fazer sintoma as custas do recalcado. O que quer dizer que a
metafora paterna funcionou.

Por outro lado, tanto um, quanto outro poderiam passar sem o Nome do pali,

desde que deles facam uso, pelos seus suplentes.



QUANDO A PALAVRA FRACASSA
Os limites de nossa pratica.

M. de Sainte Colombe, estranho musicista francés do século XVII, cuja
concepgdao totalmente intimista da arte musical o leva a manter-se afastado das honrarias
da Corte de sua época, abdicando dos proveitos vindos da elite social, suditas das
aparéncias e dos valores supérfluos, sempre em voga, se retrai na sua vida de familia
onde a esposa tem um lugar muito especial, junto as duas filhas.

Com a morte da bem amada, mais do que nunca, esta tornou-se a suave musa e
fecunda inspiradora de suas composi¢des. Sainte Colombe nos é apresentado como
alguém reservado e introspectivo, muito econémico quanto ao uso da palavra.

Pouco lembrado em nossa cultura musical, nos € trazido pelo cineasta Alian
Corneau a partir do texto de Pascal Quignard no filme Tous les matins du monde.

Cultua a musica em um santuario sagrado de onde s os iniciados mais sensiveis
poderiam se aproximar.

Algumas indagac¢des me ocorrem a partir desse filme.

O que levaria 0 homem a criagdo fora da linguagem verbal?

Como articular real, imaginario e simbolico enquanto estruturando um sujeito
que se constitui na linguagem?

Interrogacdo permanente para o analista é a do porqué da obra de arte enquanto
forma de expressao nédo verbal.

No percurso empreendido a procura de aproximacdes que nos levem a um efeito
de sentido, a musica surge, mais que a pintura e a escultura, como expressando o
impossivel de ser dito.

Longe de querer aborda-la como especialista, pretendo avancar, a partir dessa
evidéncia, na direcdo dos limites de nossa pratica psicanalitica. Golpe a nos ferir
narcisicamente quando a Psicanalise se nos oferece, sedutoramente, como podendo dar
conta de tudo ou de quase tudo... Reenviada a finalidade da Psicanalise, me encontro
diante de uma complexa discussdao em que o final de uma analise, por um lado,

corresponde a uma expectativa ambiciosa e, por outro lado, quase deixa o analista sem

Texto apresentado na reunido Lacanoamericana de Psicanalise da Bahia, agosto/1997.



nada nas maos que justifique um processo tdo longo, tdo sofrido e que custa t&o caro em
termos financeiros.

Ambicionamos chegar ao termino de uma analise de bem com a vida. Que ela
seja a amiga leve e prazerosa e que nos conduza....um dia...docemente...a morte. Mas
para se chegar a isso € preciso nos livrar de um Outro que € nosso carrasco permanente,
com os olhos voltados segundo por segundo para as nossas acgbes, as Menos
significativas e, por isso mesmo, as mais significantes.

Mas o que fazer no montdo de vivéncias jamais faladas porque, impossivel
mesmo de serem ditas, nunca teremos a elas acesso?

Para justificar tal indagacdo me reporto ao campo de Das Ding.

Encontro em Freud referéncia a coisa enquanto muda, enquanto realidade muda,
0 que relanca o sujeito as suas relacdes com o mais primordial de seu apego ao objeto
fundamental. A coisa como referida a vivéncias arcaicas — relacionadas as sensacfes
primeiras, difusas, sem forma, agradaveis e desagradaveis, a partir das quais toma
corpo.

Ndo se trata da made, mas de puras experiéncias ligadas a variacGes de
temperaturas, ruidos, odores, sensacdes tateis e de apaziguamento da fome e da sede.

O prazer e o desprazer sdo as Unicas formas de respostas a tais estimulos, a partir
das quais se tornam possiveis reativacdes desiderativas ligadas a um gozo indescritivel,
incluindo prazer-desprazer, desde que o aparelho psiquico ainda ndo se encontra, a
rigor, constituido de modo a regular os excessos produzidos por essas sensacOes
primitivas.

Julgamento de existéncia ou possibilidade de ajuizar tais sensa¢des nao existem
por conta da prematuridade do aparelho. A Coisa ndo tem representabilidade.

Em algum momento Freud fala de um excesso de sexualidade que impede a
traducdo de uma experiéncia em imagens verbais.

Textualmente ele nos diz que, quando a recordagdo de um periodo anterior se da
em outro posterior, introduz no psiquismo um excesso de sexualidade que exerce um
efeito inibidor sobre o pensamento, dando a recordacdo e a seus derivados o caréater
compulsivo que os torna inacessiveis a cadeia associativa. Assim, a reativacdo da
suposta cena sexual nos conduz a conseqiiéncias fisicas (conversdo) e ndo psiquicas.

Freud usa duas palavras alemas para se referir as formas diversas da Coisa. Die
Sache ¢ aplicada quando fala da representagdo-coisas (Sachevorstellung). As coisas sao

da ordem pré-consciente, podendo chegar a consciéncia sem maiores problemas. Séo,



portanto, dominadas pela linguagem. Die Sache é usada no contexto da linguagem. Das
Ding é outra Coisa no sentido textual do que estou dizendo.

Em primeiro lugar, é importante distinguir Das Ding da méde. Em seguida,
devemos separa-la do objeto “a”. Este entra no lugar do objeto faltante obturando, de
certo modo, a falta. Das Ding também néo se confunde com o objeto perdido. Objeto
primordial.

De que se trata entdo quando Freud fala de Das Ding?

No Projeto se refere a Das Ding como residuos que se esquivaram ao juizo de
realidade, a possibilidade das experiéncias corporais, sensagdes, imagens motoras
arcaicas que fundamentam a reproducdo dessas experiéncias através do pensamento.

Se assim €, Das Ding e tudo o que condensa, escapa a possibilidade de uma
expressao verbal, embora esteja presente em forma de sensacdes associadas ou
conectadas ao objeto do Desejo, permanecendo de modo constante e inapreensivel.

Se trago Das Ding ao contexto do tema abordado agora, é porque me dou conta
de um mundo imenso de experiéncias vividas nas origens da estruturacdo do sujeito,
seguramente servindo de lastro para essa constituicdo e das que s6 temos noticias pelos
efeitos surgidos em tempos posteriores, sem podermos agir sobre eles.

O que fazer desse universo desconhecido, inacessivel a palavra, ndo passivel de
chegar até nds como significantes presentes nas associacdes do analisante?

Essa interrogacdo nos remete ao texto de Freud sobre as construcdes em analise
que tem como contraponto a proposta de Lacan sobre a travessia do fantasma.

A construcdo ou reconstrucdo como modo de intervencdo em uma analise se
relaciona diretamente com o real do fantasma. Trata-se, na direcdo da cura, da retomada
pelo analista de fragmentos do discurso do analisante, esparsos através de associacao
livre junto & detecgdo de momentos em que 0 gozo se prenuncia como pano de fundo
desse discurso desconhecido do qual o analista nada sabe. Nessa retomada, o analista
constréi uma ficcdo com valor de verdade, pretendendo dar conta e contribuir para a
montagem do fantasma que levou o sujeito a tomar, enquanto objeto, um lugar na cena
onde se imola ao desejo do Outro. Para se chegar a isso ndo ha outra via que a do
significante.

Nesse sentido, passamos do real ao imaginario — ficcdo a partir da qual se
produzird um saber como verdade. Temos entdo construgdo e atravessamento do
fantasma fundamental, acesso ao saber e constatacdo dos limites desse saber. O que

sobra dessas operacdes?



Os seus efeitos, as suas conseqiiéncias? Se Das Ding é anterior a possibilidade
de uma inscricdo e ao recalque, produzindo efeitos inestimaveis, qual o destino dos
residuos permanentes que deixam seus rastros no fim de uma analise?

Podemos introduzir aqui a sublimacdo como um dos destinos das pulsdes que
ndo passam pelo recalque. Tratar-se-ia, entdo, de modelar um significante a representar
a existéncia do vazio relacionado a Das Ding, significante que se apresenta como nada.

Quando falamos da literatura, da pintura, da escultura como possibilidade de
uma criagdo em torno do vazio da Coisa, falamos de “um certo modo de organizacdo em
torno desse vazio” (Lacan).

Ao introduzir-se a musica, um campo mais complexo se configura, desde que 0s
limites da possibilidade de expressar o inexprimivel se amplia além do que acontece na
pintura e na escultura. A prépria forma de materializacdo da musica, prescindindo de
uma matéria-prima que, de algum modo, limita a producéo do artista (a argila, a pedra,
as tintas) estabelece possibilidade de expresséo de uma gama de infinitas combinagdes
de sons para além do imaginavel. Se na musica encontramos algo (a Nota Azul, de
Chopin), ndo simbolizavel, pois ndo podemos inscrevé-la, ela é simbolizante desde que
possibilita o despertar dos significantes mudos ou promovendo um desencadeamento da
cadeia inconsciente ( ref. Ao trabalho de D.Weill sobre a nota Azul).

Tal constatacdo ndo nos confrontaria com os limites da nossa pratica que se vale
de uma escuta dos significantes da historia de nosso desejo passivel, apenas, através da
palavra?

Penso na questdo da sublimacdo talvez por se tratar de algo relacionado a Das
Ding, fora de possibilidade de uma representacdo e permitindo um acesso ao bom
sintoma (“sinthdme”) que nada tem a ver com o retorno do recalcado.

Se o fim de analise se relaciona com a possibilidade de, liberando os alcances da
sublimacéo, permitir o advento do sinthdme; poderiamos nos perguntar, afinal, 0 que € o
talento? O Dom para o0 exercicio das artes, seria privilégio de alguns ou algo a que
poderiamos ter acesso se removemos 0s blogueios, assim ampliando uma maior
possibilidade de sublimacéo?

De onde provem uma maior ou menor capacidade de sublimar?

Sigo com essa questdo, esperando melhores aportes a sua solugéo.



MODOS DE INTERVENCAO DO
ANALISTA: Ato analitico®

Retomo o essencial da transferéncia como cenario, a0 mesmo tempo enquanto
motor da acdo analitica, ou seja, como o que faz com que esta funcione.

Na cena criada pela transferéncia se desenrola uma agéo a acontecer em ATO,
como uma pega de teatro.

ATO e acdo ndo se confundem. Enquanto a acdo supbe movimentos na direcdo
de alguma coisa, 0 ato é a consolidacdo, € 0 momento onde todos 0s movimentos da
acdo se conjugam para produzir um efeito notavel.

Qual o efeito esperado no ATO analitico.

O ATO analitico opera no nivel da producdo de uma mudanca no discurso, este
sendo entendido como o lugar onde a estrutura se manifesta.

A estrutura diz respeito ao modo pelo qual o sujeito se constitui, ou seja, 0 que
se cria num espaco topoldgico em que os lugares e as posi¢des dos varios elementos que
a compBem sdo anteriores aos seus ocupantes e em que as relagdes entre tais elementos
sdo determinadas em funcao desses lugares e posi¢oes rigorosamente interdependentes e
regidas por leis de composicdo interna.

A producgdo do ATO analitico tem implicagdes relacionadas com o dizer ou néo
dizer do analista. O que o analista diz ou deixa de dizer tem, por sua vez, a ver com a
voz enquanto objeto “a”, objeto causa do Desejo.

Mas a voz, para ndo se reduzir a um ruido, s tem valor por transportar uma
LETRA, sendo esta a condicéo para que se estabelega um corte no discurso a partir da
intervengdo do analista.

A LETRA ndo é nem a palavra, nem a fala.

E uma escritura determinada pelo grande Outro primordial, ou seja, pelo DESEJO
da MAE.

E o Desejo da M&e que marca o corpo de cada sujeito falante, o que acontece a

partir da posicao desse Desejo com relagdo ao nome do Pai, enquanto lugar da LEI.

1 Semindrios: FUNDAMENTOS DA CLINICA PSICANALITICA DE FREUD A LACAN —
27/09/1993.



A letra é efeito do significante, do discurso do Outro que se inscreve no corpo do
sujeito.

De que forma isso acontece?

Numa etapa em que ainda falta ao sujeito a palavra, os ditos assim como 0s néo
ditos maternos, carregados dos desejos ancestrais, marcam 0 seu corpo. Essa
impossibilidade de articulagéo significante desses ditos ou nédo ditos, se constitui num
REAL com o qual o analista deve saber lidar para que se torne possivel uma
descolagem dos significantes que faltam ou néo e estdo a disposi¢do do sujeito, no nivel
do seu discurso. Entenda-se DISCURSO como a histéria do DESEJO do sujeito,
veiculada pela linguagem.

E importante notar que a letra, enquanto portadora do DESEJO da MAE,
acrescenta-se um GOZO, chamado GOZO do grande OUTRO materno, ou,
simplesmente, Gozo do Outro. Gozo destrutivo e, paradoxalmente, impossivel, pois
trata-se de colocar em jogo a possibilidade de um gozar de forma absoluta e total,
correspondendo ao gozar plenamente do incesto.

Mas o discurso do sujeito, balizado de inicio pelo Desejo da Mée, pode ter uma
outra leitura, no momento em que nele podem ser reintroduzidos os significantes que
faltam, porque ficaram fora da cadeia associativa do sujeito. Nesse sentido é que se diz
que o inconsciente é o discurso do Outro.

A demanda de analise esconde o desejo do sujeito de libertar-se do desejo da
mde, que volta, enquanto recalcado, nas inibigdes, sintomas e angustias pelas quais, em
maior ou menor grau, mais cedo ou mais tarde, o sujeito é acossado no decorrer de sua
vida.

Na analise, por meio da associagdo “livre”, o sujeito aprende a ler a sua historia
a partir das letras que a constituem.

Qual a funcdo do analista numa analise?

Oferecer condicBes para que haja um redirecionamento da histéria do sujeito.
Nesse sentido ele é o agente dessa possibilidade de mudanga, impulsionando a acéo,
sem, entretanto, efetiva-la.

E do desejo do analista que depende a re-significacdo da histéria do analisando,
desejo esse que se consuma na prépria abolicdo de seus desejos menores, tais sejam, 0
desejo de curar, de fazer o bem, de consolar ou outros que ndo sejam o Desejo de

manter a analise, de permitir que ela prossiga, apesar dos percalcos no seu



desenvolvimento, o que deve acontecer a partir de uma ética que diz respeito a jogar o
jogo de acordo com a estrutura do discurso.

O analista tem um lugar definido nesse discurso. O de semblante do objeto “a” —
objeto causa do desejo. Desse lugar ele possibilita o que Lacan chama de “operagdo
insensata”, quer dizer, aquela que instiga a pulsdo epistemofilica, comandada pelo
desejo de saber do Desejo da Mae.

De que forma o analista deve intervir para que a analise possa ser levada adiante
na procura desse saber?

Do lugar de suposto saber do desejo do Outro, o analista, em um primeiro
momento, deve escutar para ouvir a qual parte do discurso do analisando pode ser
conferido o termo significante.

Isso acontece se sua escuta se desloca do factual do relato para o facticio ou
mesmo para o ficticio. Esse deslocamento de escuta tem a ver com a transferéncia
(UBERTRAGUNG), com a outra cena, onde o analista vai efetuar as suas intervencdes.

Cabe ao analista suspender as certezas do sujeito até o ponto de desmistificar
suas Ultimas miragens, ou seja, até o ponto em que ele pode desprender-se das capturas
imaginarias nas quais se deixou enredar nos varios tempos de sua constituigao.

O analista, portanto, fala. Ndo para apontar simplesmente o que se esconde atras
do dito do analisando, mas, para descobrir o sentido oculto da sua fala.

O analista intervém para escandir a fala do analisado, para operar um efeito de
sentido, que dé outra direcdo a historia do sujeito. Escandir ou sublinhar um dito, assim
como produzir um corte numa sessdo, sdo modos de intervencdo a que o analista se
autoriza para mudar o discurso do analisando e abrir a possibilidade de surgimento de
novos significantes.

E importante notar que as intervencdes do analista sio sempre antecipadas aos
possiveis efeitos de sentido que, nesse caso, delas sdo consequéncias. Sendo, entretanto,
fundamental que ndo se déem a revelia da fala do analisando. Elas devem incidir no
que, do discurso, ja esta presente a fala do sujeito, mesmo de forma ndo explicita, pelas
metonimias ou metaforas substitutivas do Desejo, mas que ainda 0 mantém como um
sujeito indeterminado, ndo presente ao seu proprio dizer.

O analista intervéem, também, para nomear, para dizer o fantasma.

Porque cabe ao analista nomear o fantasma? Que fantasmas?

Os fantasmas em questdo sao os relacionados com a cena priméria, a seducéo e a

castracdo que condensam tudo que o que venha a se relacionar a historia do Desejo do



sujeito. Como estes se constituem num REAL de que nos fala Lacan, ndo se pode ter um
acesso a eles a ndo ser pelo dizer do analista, desde que se constituem como mitos
ligados as origens do sujeito, mas que fazem efeito na sua historia.

Esses fantasmas devem ser nomeados a partir dos varios disfarces por eles
tomados no decorrer dos tempos do sujeito, nomeacdo feita através das chamadas
construgdes, onde o analista pde em palavras 0s mitos originarios e fundantes do sujeito
falante.

De alguma forma ha um saber no analisando da verdade desses mitos, porém a
ndo apropriacao consciente desse saber o0 mantém alienado ao seu sintoma, com o qual
goza.

Essa posicdo do sujeito o coloca dizendo NAO ao gozo falico, ou seja, a uma
forma de gozo possivel. Modo de gozar neur6tico ou perverso, pois nele ndo se
inscreveu a NAO possibilidade de haver relagio sexual entre ele e a mae. Nesse sentido,
Lacan situa a questdo de que ndo héa relacdo sexual possivel, desde que o gozo falico € o
gozo do significante, restando-nos a questdo: como fazer copular dois significantes?

A andlise permitiria uma passagem de uma forma de gozo — gozo do Outro — a
outra — gozo falico. Do gozo impossivel e mortifero ao gozo possivel. Uma coisa seria
intervir a nivel dos fantasmas, outra, sobre a causa do Desejo.

Se, no primeiro caso, o analista opera a partir das constru¢fes, num segundo
momento, ele faz uma interpretacdo. Esta corresponde ao que se considera 0 momento
crucial da analise, o que corresponderia a uma identificacdo daquilo que causa, no
sujeito, o0 seu desejo.

Se as construcdes na analise incidem sobre os fantasmas, a interpretacao recai
sobre a causa do desejo, elemento organizador das fantasias. Sendo assim, ela nao é
localizavel enquanto significante, mesmo sabendo-se que as associagdes significantes
sdo comandadas pelos fantasmas.

A interpretacdo tem um efeito do corte diferente do produzido pela escancéo,
pela construcdo ou outras formas de intervencéo do analista.

Esta intervencdo torna-se oportuna no momento em que o analisando se coloca
em relagdo a duas significagbes contraditorias entre si. Deve ser precedida de
construcdes sobre os varios tempos do fantasma, o que, de certa forma, prepara a
situacdo propicia onde deverd ocorrer. A interpretacdo produz um corte exatamente no
lugar em que a fantasia sutura o discurso, ou seja, onde o fantasma surge para operar um

ponto de arremate, detendo a possibilidade de surgimento de novas significaces.



Diz-nos Lacan que a interpretacdo ndo é aberta a todos os sentidos.

O que quer dizer com isso?

Que esse tipo de intervencdo, que raramente ocorre, ndo se presta a deslizamento
de sentido ou a equivocos, nesse caso sO acontecerd quando o analista tem o dominio de
um saber-fazer que, junto a um tempo suficiente da andlise em curso e as suas
possibilidade pessoais, 0 autorizara a isso, de modo a que corresponda a uma verdade
ndo questionavel pelo analisando, conduzindo a um ponto de ndo oscilacéo de sentido.

O momento de interpretacdo provoca o des-ser do sujeito que se V€ sem a
sustentacdo proporcionada pelas fantasias que até entdo o mantinham, induzido a uma
dessuposicdo do saber do analista que deixa, nesse momento, de ocupar o lugar de
semblante do objeto causa do desejo.

Ha uma queda do imaginario e o analista deixa de servir de suporte as fantasias
do analisando.

Retorno aqui 0 momento de uma andlise em que foi interpretado ao sujeito o
que, naquele instante Ihe causava o seu desejo; a morte do pai.

“O que a senhora acaba de me dizer ¢ muito grave”, repetia, mostrando-se
inteiramente decaido diante de uma verdade que ndo se atrevia a negar, para, huma
sessdo seguinte retoma-la dizendo: “como posso querer a morte de um pai tdo bom”?
Diante de sua intensa comogao respondo: “eu sei que voc€ ndo quer a morte de seu pai”.

E ele acrescenta, consternado: “mas desejo”. O seu pai morrera alguns anos atras.



O DIVA, UM TRIPLO SIGNIFICANTE *

Falar da Psicanalise € trazer Freud até nds e, com ele, todo um esforco em
conceituar os seus fundamentos, a0 mesmo tempo em que se estabelece uma prética
singular.

Tudo acontecia paralelamente as descobertas proporcionadas pela sua suposta
auto-analise — a impossivel — e a escuta clinica que o conduziu da hipnose — enquanto
forma de trazer a tona os “esquecidos” de suas histéricas — a0 método de livre
associagdo, onde ancorou a sua préatica.

Tal percurso envolveu multiplos percal¢os, vicissitudes onde esbarrava a sua
genialidade, o que foi superado pela sagacidade intuitiva, a qual, junto a sua
criatividade, possibilitou a efetiva fun¢do de uma “ciéncia” nova, emergente de um
espirito livre o suficiente para permitir-se um encontro com a afluéncia de idéias
inusitadas, autorizando-o a ocupar o lugar de um criador, no verdadeiro sentido da
palavra.

Sigmund Freud, o Fundador da prética do divd, ao introduzi-lo no seu dia a dia,
sequer suspeitava que um modo téo singular de escuta teria conseqliéncias no porvir da
clinica psicanalitica, marcando, de modo definitivo, a sua técnica de investigacdo do
inconsciente.

Se, para Freud, supde-se que a introduc¢éo do diva — segundo a sua justificativa —
deve-se ao fato de evitar, assim, um confronto do analisante com a descontracdo
necessaria para uma boa escuta, além de impedi-lo de observa-lo nos seus momentos de
cansaco diante de um duro labor — podemos hoje inferir que tal coisa ndo pode
funcionar como simples alibi para tais escusas. N@o creio ter Freud deixado de retirar
dessa inovacdo suas consequéncias, mas se ele se omitiu de falar disso, temos o dever
de fazé-lo, desde que dispomos atualmente de elementos que nos indicam a cada dia, as
implicacdes dessa utilizacéo.

Minimizar ou ndo o uso do divd é uma questdo que a pratica psicanalitica nos

imp0e por razdes que examinaremos a seguir.

! Seminarios: FUNDAMENTOS DA CLINICA PSICANALITICA DE FREUD A LACAN -
22/11/1993.



Alguns aspectos tém de ser esclarecidos como, por exemplo, estabelecer que s6
ha analise se houver diva. Nos seus limites, temos de concordar com este fato, mas
temos de levar em conta que, a passagem do sujeito da cadeira para o divd deve ser
determinada a partir da observancia de certos principios que dizem respeito a
consideracdes que fazem deste, além de um significante da Psicanélise, um significante
do analista e do analisando.

Apls Freud, a pratica do diva se relaciona diretamente com a clinica
psicanalitica, desde que nao se supde 0 seu uso a nao ser durante uma analise. Nesse
sentido € que ele é um significante da Psicanalise.

As coisas tornam-se mais complexas quando passamos a considera-lo um
significante do analista e do analisando.

Desde sua prépria analise o analista experimentou a sua relacdo com o diva de
uma forma singular, estreitamente relacionada a historia do seu desejo e aos fantasmas
que a acompanham desde sempre. Nesse sentido a questdo passa a ser do analisando.
Quero dizer, o diva enquanto um significante do analisando deve ser ouvido como tal.
Ignorar esse importante detalhe € deixar de lado um dos aspectos mais fundamentais da
andlise, e dele dependem os caminhos a serem percorridos na cena da transferéncia.

As entrevistas preliminares tém o seu valor quando se trata de identificar o
momento correto de fazer a passagem para o divd. Ndo se trata de apds concluir o
contrato, depois de trés ou quatro entrevistas, convidar o analisando a deitar-se s
porque manda o figurino. Mas trata-se de deixar um livre curso a transferéncia e
aguardar 0 momento oportuno, mesmo que Semanas, meses ou até anos. Algumas
vicissitudes do processo sdo devidas a uma precipitacdo do analista nesse sentido.

Por que aguardar o momento oportuno e de que se trata?

Comeco a responder essas questdes com alguns exemplos da minha clinica, a
partir do que comecei a me dar conta de alguma coisa, pois jamais me fora ensinado,
nem teoricamente, tampouco nas supervisdes, restando-me alguns indicios extraidos da
minha analise pessoal.

Lembro de uma situacdo em que, ao convidar alguém a passar para o divd, me
deparei com um episodio pseudo-psicotico — ja que ndo se tratava de uma estrutura
psicotica — em que o sujeito literalmente delirou, num discurso desconexo, sem aparente
sentido, 0 que permaneceu por mais duas sessdes, quando me decidi a fazé-lo voltar a
cadeira, 0 que pds fim ao suposto delirio. Numa outra experiéncia, uma pessoa de

estrutura histérica, ao passar ao divd, montou uma cena tipicamente teatral, em que



representava algo de muito regressivo, o que me custou cerca de duas horas alem da
sessdo para conseguir que ela se recompusesse e pudesse deixar a sala. Na sesséo
seguinte ndo conseguiu relembrar nada a respeito do fato e me perguntava o que havia
acontecido.

O observavel clinicamente € a afluéncia de fantasias inconscientes mobilizadas
no momento mesmo em que o analista escapa ao olhar do analisante. Tais fantasias
estdo em estreita conexao com o olhar, enquanto objeto “a”, este nada que faz efeitos.

Pela prevaléncia do olhar, no primeiro tempo em que inaugura a analise — o das
chamadas entrevistas preliminares — temos acesso ao mundo fragil das relacdes
imaginarias, onde se tece a teia da cena fantasmatica.

Por que chamamos de imaginario esse espaco criado no inicio da cena
engendrada pela transferéncia?

Justamente porque se trata de algo que surge da troca de olhares, do
entrecruzamento dos mesmos. Ao olhar um para o outro, cada qual se reflete no outro
de modo virtual e transitivista e, a partir dai, as posi¢oes de um e de outro sao definidas,
porém de modo imaginario.

Nesse momento ha um retorno a fase do espelho, momento da constituicdo do
EU, tempo da alienagdo fundamental. O analisando procura no olhar do analista o
referencial que precisa por nao ter ainda um olhar proprio.

“Deixar de olhar para vocé ¢ ficar sem o referencial de que preciso”, diz
textualmente alguém, felizmente um neurdtico. De um psicético ouvi: “Deixe eu olhar
bem nos seus olhos para poder me reconhecer € me encontrar nele”, o que acontecia
toda vez que eu dava a sessao por terminada.

Trata-se de uma procura da imagem especular i (a), imagem primordial e
constitutiva do sujeito, nem sempre bem formada. Desfeita parcialmente durante as
manifestacbes de uma neurose ou de uma perversdo e inexistente nas manifestacdes de
psicoses, onde se desfaz completamente. Por isso & contra indicado se colocar um
psicotico no diva, assim como jovens adolescentes ou criangas, quando a i (a) esta em
questdo. Psicoticos ou criangas, quando espontaneamente deitam no diva. Sempre o
fazem de rosto voltado para o analista, o que € muito significativo.

Quando se trata de neurdticos ou perversos, sobretudo destes ultimos, €
importante manté-los fora do olhar do analista, pois se, de inicio, a transferéncia é
imaginéaria, deve passar num segundo tempo a ser simbdlica. Para se fazer essa

passagem, deve-se deslocar o tempo do olhar para o tempo da voz, do ver para o do



ouvir, da imagem para a palavra. Tempo do Fort-Da, onde a presenca-auséncia do
analista se manifesta nos seus ditos ou ndo ditos, ensejando ao analisando a emergéncia
do objeto perdido, a partir do que poderemos ter acesso aos seus modos de desejar, as
formas pelas quais busca seus objetos substitutivos e ao modo como se constituiu
enquanto sujeito.

Mas, se por um lado, deve-se cuidar de escolher o momento certo da ida do
analisando ao divé, por outro, perpetuar a sua permanéncia fora dele, a ndo ser nos casos
citados, seria manter a analise sujeita a configuragdes imaginarias, desde que a
prevaléncia do olhar subjuga a palavra, reduzindo o seu valor simbdlico.

Cabem aqui algumas palavras sobre o estadio do espelho e, em seguida, algumas
referéncias ao objeto “a” enquanto letra que expressa uma auséncia.

Sobre o estadio do espelho podemos, resumidamente, dizer que se trata — na
constituicdo do sujeito — do momento em que se manifesta a matriz simbdlica onde o
EU se precipita na sua forma primordial. Isso acontece antes que se defina uma
identificacdo ao outro e que a linguagem, no universal, Ihe confira a posi¢édo de sujeito,
0 que quer dizer que, nessa situacdo, a crianca ainda ndo fala (infans), mostrando-se
aprisionada no imaginario.

Esse tempo diz respeito a formacdo de triade imaginaria crianca-méae-falo,
relacdo onde ainda ndo se deu a intervencdo paterna, etapa pré-edipica em que a crianga
vibra diante da visdo da propria imagem, pela qual se deixa capturar. E o tempo da
constituicdo do EU-Ideal, sede das identificacdes secundarias em que o EU se situa
numa linha de ficcdo que jamais se confundird com o sujeito, discordancia fundamental
gue o0 acompanhara para sempre, atestando a sua alienacao constitutiva.

A apreensdo de imagem propria no espelho tem efeito estruturante mesmo em se
tratando de uma exterioridade. A funcdo dessa imago é estabelecer no sujeito uma
relag@o entre o “fora” ¢ o “dentro”, a0 mesmo tempo em que ele passa da percepcao de
um corpo fragmentado — percebido por partes — para a formacdo de uma imagem
corporal integrada.

O narcisismo primério é fundamental na constituicdo do sujeito, instala-se ao
mesmo tempo da formacdo do EU. A libido narcisica esta, portanto, referida a fungéo
alienante do EU, enquanto lugar determinado pela funcdo de desconhecimento que lhe é
prépria.

Passemos ao objeto “a”, retomando Juan David Nasio ¢ uma interrogagao

atribuida por ele a qualquer analisante.”



“Quem ¢ essa pessoa atrds de mim? Uma voz? Um sonho? Quem ¢ esse outro?
Trata-se do objeto em questdo nomeado como letra “a”. Para Nasio, tal objeto € o que ¢é
heterogéneo & rede significante. E 0 excedente da cadeia e, acrescento, o que cai, 0 que
sobra, 0 que escapa a logica significante.

E o lugar vazio dessa cadeia, nomeado por Lacan como a placenta, o seio, 0
cibalo, o olhar, a voz, partes destacaveis do corpo, embora sempre ligadas a ele.

O objeto “a” corresponde a um fluxo de gozo constante a percorrer as bordas dos
orificios do corpo, sendo o que move o inconsciente a trabalhar (Nasio).

A relacdo desses objetos com o corpo, enquanto relagdo do anatémico e do
fisioldgico, se d& por meio de fantasias, de imagens ou de simulacros, envolvendo o
Real do gozo.

Cada uma dessas representagdes do objeto “a” ¢ isolada do corpo e toma, por
assim dizer, vida propria.

Esse objeto ndo se confunde com os objetos dos quais toma 0s nomes desde que
se trata de uma forma de energia afluente as bordas dos orificios do corpo, ou seja, a
vagina, os mamilos, as palpebras, 0 anus, a boca.

Quando se diz que o analista faz semblante de objeto “a”, trata-se de que se
estabeleca uma auséncia a ser preenchida por qualquer uma das representacdes do
objeto “a”, a partir do que se pode ter acesso ao modo pelo qual o sujeito constituiu os
seus objetos e a forma como se situa em relacdo ao seu desejo.

Ao furtar-se ao olhar do analisante o analista se pde a sua disposi¢do para que
ele possa encontrar resposta a sua pergunta: “Quem esta sentado atras de mim? Uma
voz, um seio, um cibalo, um olhar?”, sem que tenha de fixar-se em nenhuma certeza,
sem ancorar em nenhum objeto, deslizando continuamente através de todos,
dependendo das exigéncias do seu desejo.

Autorizar-se ao uso do divd tem a ver com uma passagem de formagéo
psicanalitica, corresponderia ao autorizar-se analista, dai ndo ser facil partir para uma
decisdo que nada tem de voluntarista, desde que exige do sujeito todo um processo
através do qual se reconhece analista, apds uma passagem pelo Outro, ou seja, 0 seu
autorizar-se analista, longe de deixar de lado o reconhecimento externo a si mesmo,
resultard, sempre, de uma concordancia com o que do Outro j& estd presente em si
mesmo por uma internalizacdo das exigéncias éticas e estéticas do seu meio

sociocultural. Por isso vale pouco a autorizagdo outorgada pela instituicdo, dado o fato



de esta ndo poder garantir por uma pratica que sera, sempre, de inteira responsabilidade
do sujeito que a ela se propde.

Ninguém pode dizer do momento da passagem ao diva sendo o analista diante do
seu analisando e, nesse caso, a cada analisando fica reservado o seu tempo singular, sem
que se possa estereotipar o quanto nem o porqué dessa deciséo, regulada sempre pelo
momento da transferéncia e pela posicéo das fantasias em jogo na ocasiao.

“Quando vamos passar para esta cama?”, me pergunta “inocentemente” alguém.
Digo: “Quando vocé pensa que iremos?” Ela ri, desconcertada e acrescenta: “Desde o
primeiro dia que me pergunto sobre isso. Acho que quando nds nos conhecermos
melhor”.

Esta claro a existéncia de fantasias sobre a “nossa” ida para a cama e, ¢ evidente
que ndo seria esse 0 momento de uma passagem ao diva, pois isso corresponderia a uma
resposta a uma demanda que esconde o0 desejo incestuoso.

De qualquer forma, ndo deixa de haver nessa indagacdo um indice de que ja
“estamos” numa outra cena, o que, do ponto de vista da transferéncia, aponta para uma
entrada em andlise, apesar do pouco nimero de sessdes.

O que também nos ensina que tudo acontece dentro de um tempo légico, a
revelia do tempo cronoldégico.

Como pudemos observar, quando se trata da Psicanalise nada acontece por acaso
e qualquer movimento do analista com relagcdo ao que se passa em uma analise tem um
sentido, o qual, mesmo deixando de ser calculado, deve vir a ser apreendido num tempo
posterior (aprés coup), integrando-se a historia de cada analise por ele empreendida,
constituindo-se num saber fazer (savoir faire) que dara consisténcia a sua pratica,
livrando-o de um agir (agierem) e transformando em ATO ANALITICO o que,
aparentemente, surge por acaso e, em teoria analitica o acervo das constatacdes
corroboradas por seus pares e derivadas do REAL da clinica, enquanto significantes
vivos da Psicanalise.

N4o fora assim, o que distinguiria a pratica psicanalitica de um xamanismo®, ou

mesmo de uma charlatanice?

Xamanismo — pratica da arte de tratar com os espiritos malignos, esconjurando-os e evocando-0s
mediante cerimdnias fantasticas e dancas frenéticas e convulsivas, a fim de conhecer as causas das
doencas que se créem por ele produzidas, ao mesmo tempo funcionando como meios removeé-los, o que é
feito pelo Xamg, feiticeiro ou esconjurador de espiritos.



O PEQUENO HANS E SEU SINTOMA
O lugar da Fobia no Percurso do Sujeito*

A clinica psicanalitica nos imp6e um conhecimento do modo pelo qual o sujeito,
com o qual lidamos se estrutura.

Temos, portanto, de nos reportar as origens do nosso sujeito, mito construido a
partir de pressupostos psicanaliticos, a nos conduzirem a uma outra cena, regida pelo
tempo légico — em oposicdo ao tempo cronoldgico — marcado por uma descontinuidade
que o retira de uma seqléncia linear, estabelecendo uma ordem em que o ponto de
chegada corresponde a uma reavaliacdo de questdes colocadas nos tempos anteriores,
redefinindo-as e precipitando o tempo de compreender.

Nesse sentido, fica de lado a possibilidade de estabelecermos uma cronologia
seqliencial, os fatos ocorrendo a parti de uma outra légica, rigorosamente dialética,
suprime-se e se conserva algo para, assim, assumi-lo.

Vamos nos transportar, portanto, a um tempo em que, para o sujeito, ndo havia,
ainda, nada de estranho.

O que queremos dizer com iss0?

Nada menos que hd um momento em que Real e Imaginario se enlacam e, na sua
interseccdo encontramos um sujeito virtual, se é que assim 0 podemos nomear.

Pela ordenacédo simbdlica, operador da lei de interdicdo do incesto, temos, num
primeiro momento, a quebra da ligacdo dos dois anéis, que de imediato, voltam a se
enlagar pelo advento do simbdlico, enquanto terceiro anel (Figs. 1 e 11).

W 00 @

Fig. 1 Fig. 11
Fig. 111

! Seminarios: FUNDAMENTOS DA CLINICA PSICANALITICA DE FREUD A LACAN -
05/04/1994.



Por essa operacdo, 0 sujeito cai como objeto (falo) e vamos reencontré-lo,
enquanto tal, na interseccao dos trés anéis (Fig. 111).

O que podemos dizer dessa estrutura minima do sujeito a que representamos
como no borromeu?

Primeiramente que ela se sustenta de uma lei que ainda est4 fora dela.

O que quer dizer que, mesmo inserido em um simbdlico — o da linguagem — que
Ihe pré-existe, as condi¢des do sujeito sdo estruturalmente precarias. Ou seja, 0 Nome
do Pai, enquanto ex-sistente, ndo é suficiente para sustentar o sujeito.

Como entender isso tudo?

Enquanto sujeito a um funcionamento precério, tal estrutura minima pode, a
partir de determinadas injunc@es vindas de fora, ser quebrada, expondo o sujeito a uma
neurose, a uma psicose ou a uma perversdo, no sentido em que falamos de uma
determinada forma de funcionamento manifesto em formas ditas patdgenas.

Né&o se trata do fator causal das patologias — tomadas, aqui, como certas formas
de estar no mundo indesejaveis, por trazer sofrimento excedente aos habituais pelo fato
contingente da condicdo humana — porém do que pode permitir que determinada
estrutura se manifeste de tal ou qual maneira.

No momento em que, por uma injuncdo ou por uma intimacéo vinda do Qutro,
entendido como aquele que dispGe de certo poder-exigéncia sobre o sujeito, este ndo
pode responder por conta da precariedade de sua relacdo com a Lei, ai eclode o que
chamamos crise — neurotica, psicotica ou perversa, dependendo da posi¢cdo do sujeito
com relacgdo a castracdo simbolica — deixando o sujeito exposto a uma desorganizacao
temporéaria em que a ténica recai sobre a angustia que surge neste contexto, quer seja a
angustia neurdtica, psicética ou perversa.

Em nosso caso, trataremos da angustia neurdtica e das tentativas de solucdo
procuradas pelo sujeito para pér um fim.

Em outras palavras, podemos dizer que se trata da busca de uma forma de
reamarrar o seu nd. Enquanto isso ndo ocorre, 0 sujeito se vé exposto a situacdo hoje
denominada sindrome do pénico, onde aparecem modos de reacdo a angustia, ainda ndo
nomeada, 0 que leva o sujeito ao desespero. Tratar tal sindrome como fator isolado do
contexto total da neurose, longe de resolver o problema, adia a sua solugéo por todo o
tempo em que dura o tratamento medicamentoso, sem uma paralela analise.

Deter-me-ei numa das maneiras eficazes de sair desse impasse, que ndo sossega

enquanto ndo resolvido, nem que seja provisoriamente.



Em principio, a fobia se constitui como um posto avancado contra a angustia,
como nos diz Lacan.

Vamos acompanhar a evolucao do caso do pequeno Hans e rememorar a forma
pela qual poderemos situa-lo na relacéo de objeto.

Do ponto de vista psicanalitico, o objeto em questdo é o objeto perdido. Dizer
que o objeto de que tratamos é o objeto perdido ndo resolve em definitivo a questdo da
constituicdo do mundo objetal do sujeito.

Esclaregamos um pouco.

Nas origens da constituicdo do objeto primordial, temos a mée que, ndo se
confundindo com esse objeto, torna-se pelo jogo presenca-auséncia (FORT-DA) o
agente da frustracdo que vai permitir a introducdo da crianca na ordem da
simbolicidade.

Freud introduz ai um elemento decisivo na constituicdo do mundo objetal do
sujeito: o FALO, definido como objeto imaginario, porém se relacionando com real e
com o simbolico.

Tal objeto entra no jogo enquanto aquilo que falta a mulher. Embora
correspondendo a um pénis muito especial, deixando de estar entre as pernas da mulher,
vai ser encontrado no imaginario do sujeito.

Com esses trés elementos, crianca-mae-falo, constrdi-se a triade imaginaria, pré-
edipica, com isso remontando a Freud.

Podemos mostrar como esses elementos se relacionam, através de trés anéis,

onde a crianga entra como simbolo das necessidades imaginarias da mae real (RSI).

Triade Imaginaria

Esses trés elementos se amarram entre si sustentados, de fora, pelo quarto termo,

o0 PAI, ja presente, mesmo antes do estabelecimento do quadrangulo edipico.



A presenca do PAI fora da estrutura, quer dizer da precariedade estrutural
minima do sujeito.

Quando, por razdes historicos hd uma quebra dos lacos estabelecidos entre a
crianca e a mde, cria-se novas formas de restabelecimento dessa relagdo. Modos
imaginarios, a partir dos quais se reconstitui a situagdo original.

Como vemos, tomamos, clinicamente, o j& estabelecido no inicio do texto,
enguanto mito das origens do sujeito.

De que motivos se tratam para haver uma quebra da triade imaginaria?

Quando a crianga, do lugar do FALO, cumprindo a funcdo de negar a falta da
mde, se da conta de que ndo pode tapar-lhe o buraco, de imediato se reconhecer em
falta, 0 que se torna insuportavel, por dizer respeito a um confronto com a castracdo
simbolica.

Nesse momento surgem as Vvarias solucdes para negar a falta, o que se faz
através da construcdo de objetos capazes de iludir a evidéncia do que falta a mée.

Hans, do seu lugar de FALO, entra nessa conjuntura. A sua angustia ndo € outra
que a angustia da castracédo, da qual tera que dar conta.

O objeto fébico tem uma dupla funcdo no sujeito. De um lado, servindo de
protecdo contra o desejo da mée, exercendo a funcdo de supléncia ao Nome do Pai, do
outro expressando o temor da queda, da faléncia paterna, o que significaria estar
exposto a devoracdo materna.

Ao mesmo tempo em que Hans teme a mordida do cavalo (desejo materno), ele
tem medo de que o cavalo caia (pai falido).

A sua fobia tem inicio exatamente quando se da conta da falta na mée (-phi).

A clinica se sustenta de que a crianca ndo é o objeto adequado para preencher
essa falta. A metafora paterna acaba com essa iluséo.

Como saciar, entretanto, o desejo da mée a respeito de sua falta falica?

Desmontando o aparelho através do qual ela se torna uma poténcia maxima.
Funcdo da clinica, ndo s da crianga, quando do neurotico, aprisionados no Desejo da
Mée.

Do ponto de vista clinico, a frustragdo da mae enquanto mulher € um
determinante da permanéncia da crian¢a no lugar do FALO, como uma compensacao a
sua insatisfacdo constitutiva (a mée saciada). Nesse sentido, a castracdo simbdlica deve
ser um correlato do Desejo da mde, sem o0 que as conseqliéncias clinicas serdo

dramaticas passando pelas perversdes e pela psicose. N&o investida enquanto mulher, a



mde torna-se insacidvel na sua busca de completude, sempre com a inten¢do de negar a
sua falta.

O fato do pai de Hans ndo desejar a sua mae enquanto mulher deixa o caminho
livre para que ele se torne o pequeno objeto dela, mas deixa de instalar-se uma
rivalidade edipica entre os dois, posicdo necessaria para que a privacdo, um dos tempos
do Edipo, aconteca. Hans cobra do pai os citimes e a colera dai derivada, pois a crianca
precisa, sempre, de um pai terrivel — o pai biblico, imprescindivel enquanto imaginéario
capaz de afasta-lo da mae.

A fobia surge, no momento em que Hans, descobrindo que tem um pénis, tende
a deixar de ser o FALO, porém a insuficiéncia da met&fora paterna impede um
distanciamento regulamentar da mae, fator gerador de sua angustia, evitando a castracédo
simbolica.

E exatamente para se livrar da angustia que Hans constr6i um anteparo
imaginario para intermediar a sua relacdo com a mée, havendo um deslocamento do pai
para o cavalo, que passa a ser temido, enquanto objeto fobico.

A fobia introduz o elemento que falta para romper triade imaginaria: um
suplente ao Nome do Pai e, desse modo, amarra-se a estrutura por um quarto anel — o do
sintoma (symptéme), o que leva a funcionar de forma paliativa.

Cabe a analise permitir que, a medida que a fobia possa ir sendo substituida por
seus significantes, isso € passa ser significante para o sujeito, haja um enodamento do
gozo félico em substituicdo ao gozo do Outro. Tal simbolizagdo é necesséria a fim de
haver um desaparecimento da fobia, pela sua substituicdo por um quarto anel
(Sinthéme) que se produzira ou ndo, dependendo do sucesso da anélise.

A queda da fobia enquanto sintoma (symptéme) ndo revertera, necessariamente,
na producdo de um quarto anel, embora possamos a considerd-lo um suplente para o
Nome do Pai.

Ainda um esclarecimento em relacéo a diferenca entre a fobia como quarto anel
(symptdme) e o SINTHOME, em posicao, aparentemente, idéntica.

No caso da fobia-sintoma vamos encontrar os trés anéis do RSI superpostos um
ao outro sem enodamento entre os trés, sendo atados por um quarto, no caso, a fobia.
Nesse caso, fingindo um né borromeu.

Tratando-se do SINTHOME, o enodamento se da de modo tal que o anel do

Real deve sobrepassar o anel do Simbdlico em dois pontos bem precisos. Podemos



observar nesse caso que hd um enodamento entre os trés anéis, além do permitido pela

existéncia do quarto (Sinthdme), caracterizando um enodamento borromeano.

’%} ?.EEE ﬁeurﬂtica}

2 pontos

SINTHOME
N& borromeu a trés, atado a
quatro

Temos algumas observacg0es a fazer a respeito da angustia.

Como puderam ver, ha dois tipos de angustia em jogo no caso do pequeno Hans.

A angustia de castracdo, ou seja, o temor de perder o pénis distingue-se da
castracdo simbolica por ser um temor imaginario de uma privagéo que poderia se dar no
real.

Ao se descobrir portador de um 6rgdo do qual extrai prazer através da
masturbacdo, Hans, a servico de fantasias incestuosas inconscientes, comeca a ter medo
de ser mordido pelo cavalo — primeiro tempo da fobia — articulado pelo Desejo da mée.
Trata-se do medo do desejo.

E no segundo tempo da constituicdo do seu sintoma que ele pode vir a se dar
conta de que pode perder o seu pénis se deixar-se morder pela mae. Surge assim o0 medo
de que o cavalo caia, ou seja, de que o pai caia do cavalo, afirmando a sua
incompeténcia para ser cavaleiro, ou melhor, para montar o cavalo (Mae).

A segunda forma de angustia vivida por ele é causada pela proximidade do
objeto. Quanto mais proxima, mais ameacador ele se torna.

Nesse caso nao podemos falar de uma angustia sem objeto, desde que ha, pelo
contrario, objeto demais.

Concluindo, temos o seguinte:

- medo de perder 0 pénis = temor a castracao no real.
- medo de ser mordido pelo cavalo = desejo de uma mordida da mae.
- medo da incompeténcia do pai = constatacdo da insuficiéncia da metafora

paterna.



Solucéo:

- Construcao de um objeto capaz de fazer supléncia ao Nome do Pai.

A fobia é considerada por Lacan, tanto quanto o foi por Freud, um sintoma de
base, presente em todas as formas de neurose; dela talvez possamos dizer ser
constitutivo desse tipo de estrutura, desde que esta presente em todos nés, em maior ou

menor grau, conseqiiéncia da insuficiéncia estrutural da metafora paterna.



O TEMPO DO SUJEITO E A TECNICA PSICANALITICA?

Entre 1 ’'homem et | 'amour
I1yalafemme
Entre I ’'homem et la femme
Il'yaunmur
(Antoine Tudai — cit. Por Lacan in
Fonction et Champ...)

“O inconsciente exige tempo para se revelar”, afirmam os que se atém a uma
técnica obsessiva com relagdo a dura¢do de uma sessdo de analise. “Mas, em que
medida?” interroga Lacan.

E em torno dessa indagacdo que se desenrola, no capitulo 1l do seu texto
Fonction et champ de la parole et du langage, consideracGes fundamentais a respeito da
técnica psicanalitica no que diz respeito ao valor da palavra e do tempo do sujeito em
analise.

O que considera ele o tempo do sujeito?

Questdo complexa a ser compreendida a partir do que considera tempo logico
em relacdo ao tempo cronoldgico no qual estamos inseridos, enquanto seres sociais, de
modo convencionado.

O tempo cronoldgico nos iguala entre nds na medida em que é um referencial no
qual nos situamos quanto aos anos, meses, dias, horas, séculos; pouco importando se,
para alguém, o dia dura um minuto ou dez anos, até séculos, em termos de experiéncia
particular.

Lacan toma a questdo do tempo logico através do que chamou um novo sofisma
de onde equaciona a modulagdo do tempo verificada em trés instantes: o instante de ver,
0 tempo de compreender, 0 momento de concluir.

Nessa perspectiva, 0 problema torna-se uma questdo de logica, ilustrado por
determinada situacdo em que, a trés sujeitos, detentos de uma prisdo, é proposta uma
prova a partir de cuja resolucdo, um dos trés seria liberado, desde que a conclusdo do

instante de ver, acontecesse antes da dos outros dois, apds uma compreensao do fato.

! Texto apresentado na | Jornada Freud-lacaniana do Recife — 1995.



Sem exaurir o desenvolvimento l6gico do procedimento — que pode ser
acompanhado no texto de Lacan Le temps logique et [‘assertion de la certitude
antecipée, encontrado nos Ecrits — retiro dai 0 que nos interessa mais de perto a escuta
analitica e ao tempo do sujeito, no que disso depende a dire¢cdo da cura e suas
consequéncias no destino da analise.

Expor os trés tempos a partir dos quais se desenrola uma anélise a uma sucesséo
cronoldgica é tornar o que é da ordem temporal no que seria da ordem espacial, segundo
um formalismo que reduz o discurso a um alinhamento de signos, aproximando-o do
discurso universitario no que ele valoriza o universal (do discurso), desprezando o
significante afeito a historia singular de cada sujeito (protecdo espacializante alienante).
No caso, trata-se de escutar a partir do encadeamento do discurso, o que da um outro
sentido ao texto.

Para Lacan, o tempo de ver, o instante de compreender e 0 momento de concluir
sdo modulados de formas diferentes, o que preserva a sua ordenacdo ldgica, revelando-
se numa descontinuidade de tempo essencial para manter o seu valor e a sua eficiéncia,
restituindo uma sucessdo real, necessaria para se compreender a sua génese no
movimento logico.

A modulacdo de um tempo anteriormente ldgico — o instante de ver, abre
caminho para levar o sujeito a evidéncia do que vird em seguida — o tempo de
compreender — e, 0 seu julgamento sobre si mesmo s6 se dara na medida em que uma
sucessdo logica se instale, favorecendo o0 momento de concluir.

Cada um desses momentos é reabsorvido pelo outro, sendo o ultimo a absorver
0s anteriores, 0 Unico a subsistir.

O que fundamenta tal movimento é a excluséo ldgica, através da qual o sujeito
firma sua assertiva.

No primeiro instante, o de ver, sabe-se, apenas, o que se é (atributo do sujeito).
Porém ¢ o segundo tempo, o de compreender, que autentica tal hipdtese, ou seja, torna
verdadeiro o atributo ignorado do sujeito. Para isto acontecer, supde-se um tempo de
meditacé&o.

O tempo de compreender € dos mais complexos de todo o movimento ldgico.
Nesse momento o sujeito, por uma intuicdo, objetiva algo apreendido no instante de ver
e reflete sobre isso, até porque, por uma asser¢do (afirmativa) sobre si mesmo, ele
conclui um julgamento sobre o seu atributo. Tal momento ressurge como um momento

de atraso em relacdo aos outros dois e, do ponto de vista logico, apresenta-se como a



urgéncia do momento de concluir. Esse instante pode ser reduzido ao instante de ver e,
como tal, permanecer, sendo que o primeiro momento pode incluir todo o tempo de
compreender. Podemos observar que essas restricbes conduzem a logica do tempo do
sujeito.

Como medir o limite do tempo de compreender? Pergunta Lacan.

As coisas se complexificam devido a vacilacdo do sujeito a respeito de sua
assercao, resultado da duvida instalada sobre a sua verdade, impedindo-o de chegar a
uma certeza.

A tenséo corporal culmina nesse momento, s se esvaindo no tempo de concluir.

O momento de concluir tem um valor essencialmente subjetivo desde que,
nenhum observador externo pode dar conta desse tempo.

O julgamento assertivo se manifesta por um ato: ato de concluir, cuja
singularidade esta no fato que antecipa a certeza em raz&do da tenséo corporal pela qual o
sujeito é sobrecarregado em funcdo do que, sua certeza acontece na precipitacao logica
determinante da descarga dessa tensao.

A partir do exposto, podemos concluir que o tempo tem a sua funcdo na técnica
psicanalitica, onde tem suas incidéncias.

A primeira delas diz respeito a duracdo total da anlise e tem a ver com o que
entendemos por uma analise, a fim de podermos concluir sobre o seu final.

Falar da conclusdo de uma anéalise é saber do seu comeco, pois seu final esta
estreitamente ligado ao considerado pelo analista como sendo o seu objetivo Gltimo.

A impossibilidade de se fixar antecipadamente o término de uma analise — o0 que
para o sujeito deve ser, sempre, indefinido — tem a ver com o fato de ndo se poder
prever qual o tempo do sujeito para compreender, 0 que escapa ao analista. Como
vemos, outros tempos do movimento séo subjetivos.

As consequiéncias dessa antecipacgdao conduzem o analisante ao que Lacan chama
de projecéo espacializante, mantendo-o numa completa alienacdo de sua verdade.

O caso do “Homem dos Lobos” ¢ o melhor exemplo do que se pode acontecer
guando o analista vem a determinar o final de uma analise.

Relembro um pouco do que se passou nesse caso, 0 qual pode ser acompanhado,
pelas suas circunstancias especiais, até¢ a morte do “homem dos lobos” em 1977, aos 90
anos de idade, o que se pode considerar um caso feliz para a Psicanalise e para nds
analistas, embora ndo possamos dizer o0 mesmo com relagdo a Serguéi (C.) Pankejeff,

por ter pago um alto preco pela causa psicanalitica. Trata-se de ter sido ele, por toda a



sua vida, e até hoje, objeto de estudo dos analistas.

Acompanhado por Freud durante quatro anos e por sucessivos analistas e
psiquiatras, de 1910 a 1977, acumulou-se um farto material a partir do qual nos é
possibilitado avaliar os efeitos de sua primeira etapa de andlise, culminada na sua
interrupgdo calculada antecipadamente. Acrescente-se a tal material sua autobiografia e
as suas conversas com a jornalista Karin Oberholzer, durante os seus dois Ultimos anos
de vida, texto publicado na Franca em 1981 e em 1993, no Brasil.

O relato do “homem dos lobos” a Karin Oberholzer nos leva a repensar os
efeitos da interrupcdo de sua analise, o que, longe de abreviar o momento de concluir,
instala o sujeito no instante de ver, sem uma saida possivel desse aprisionamento onde
se fixa até morrer.

O melhor testemunho desse impasse € seu depoimento a citada jornalista,
durante sessdes e sessGes de conversa, onde podemos acompanha-lo nas idas e vindas
desse beco sem saida que foi sua analise com Freud. Serguéi Constantinovitch Pankejeff
iniciou sua analise com Freud em fevereiro de 1910 até julho de 1914.

Os seus motivos para isso tém a ver com um estado de total incapacidade para
administrar a sua vida. Antes de Freud, ja havia feito outros tratamentos em voga na
época — como a hidroterapia e a eletroterapia.

Apesar de intelectualmente brilhante e de sua aparente receptividade a analise,
esta pouco progrediu nos seus quatro anos de dura¢do. Como estratégia para vencer suas
fortes resisténcias, escondidas sob uma postura amavel e bem disposta para com o
tratamento, Freud marcou uma data para o término da sua andlise, independente a
guantas andasse nessa ocasiao.

Ao cumprir-se a data, deu-a por encerrada e o “homem dos lobos”, tido como
curado, volta a Odessa, sua terra natal, supostamente em condigdes de gerir sua vida.

Em 1910, ap6s o término da 1* Grande Guerra Mundial, ele retorna a Viena,
tendo perdido todo seu patriménio. Freud o analisa durante quatro meses, devido a uma
forte prisdo de ventre tida como de origem histérica.

Variaveis diversas se introduziram nesse tratamento, o que complexifica a
compreensdo dos efeitos da intervencdo de Freud com relacdo a sua interrupgéo. Entre
estas, o término precipitado da analise de Helen Deutsch, a titulo de que ela ndo mais
precisava disso, mas tendo como real objetivo a utilizagdo do seu horério para o antigo
cliente, enquanto objeto de estudo. Além disso, as pequenas doagdes que fazia ao

“homem dos lobos” de “algumas libras inglesas”, quando ele se encontrava em situacéo



de dinheiro precéria, ou a ndo cobranca das sessGes. Como vemos, 0 preco pago esta
para além do que se pode cobrar de um analisante em dinheiro.

Interessa-nos, porém, tentar isolar os efeitos dessa intervencdo de Freud,
desrespeitando o tempo do sujeito, para isso, contando com Lacan e seus comentarios
sobre a fixagdo antecipada do final da andlise, levando o sujeito a manter-se na
alienacdo de sua verdade, manifesta ulteriormente sob uma forma paranoide. E
importante sublinhar a expressdo usada por Lacan, desde que isso nos leva a pensar se
se tratava de uma forma de defesa paranodide ou de uma estrutura psicética.

Os caminhos tomados pela transferéncia do “homem dos lobos” nao s6 com
relacdo a Freud, quanto aos ulteriores analistas por quem fora assistido, nos fala de uma
estrutura obsessiva manifesta na propria estrutura do seu discurso, do que falarei mais
adiante.

Ao referir-se a projecdo espacializante, nesse caso, Lacan quer dizer que, 0s
efeitos de uma determinacdo cronolégica antecipam o fim de analise, falando em
proveito de uma ndo observancia do tempo l6gico, valorado segundo a descontinuidade
que lhe é propria, deixando de se produzir o efeito de sentido esperado, como quando
introduzimos os cortes nas sessdes de analise.

Aqui cabe uma observacdo sobre a ilusdo criada pelos analistas apos Lacan, de
que tornando as sessGes mais curtas — com quinze ou trinta minutos de duracéo — estaria
se cumprindo as determinacdes da observancia do tempo légico, reduzindo-se os efeitos
obsessualizantes das sessdes de quarenta e cinco ou de cinquenta minutos.

Na verdade, o proprio Lacan observa que o uso indiscriminado de tal forma de
intervencdo ndo garante o seu efeito, desde que se trata e de um saber-fazer que
pretende garantir ao analisante uma subversdo de sua posicéao alienada, levando-o a ver,
compreender e concluir sobre a sua posi¢do no seu proprio discurso, propondo 0 seu uso
ou sua aplicacao discreta no lugar da interpretacdo das resisténcias.

Trata-se de cortar o discurso no ponto em que se possa permitir a ocorréncia de
uma verdadeira palavra, ou seja, daquela reveladora da verdade do sujeito.

Precipitar o0 momento de concluir é dar ao sujeito uma oportunidade de sair do
instante de ver, abandonando um gozo ligado ao sintoma e partindo para a constatacéo
de que “ndo ha nenhuma solugdo na vida, mas € preciso suportd-la”, parodiando o
“homem dos lobos™ ao repetir o que lhe dizia um dos seus ultimos analistas.

SO que, nesse caso, ndo lhe foi permitido chegar a tal situacdo, o que é

observavel em algumas confissdes feitas por ele a Karin Oberholzer.



Serguéi Pankejeff confirma para a jornalista a estipulacdo feita por Freud de um
prazo para a interrupgdo de sua analise, admitindo o insucesso obtido até entdo na
mesma, 0 que, segundo ele, justificaria tal procedimento. Afirma, ainda, que tal
intervengao “ao que parece”, funcionou.

Nesse momento, pbe duvidas as construcbes propostas por Freud, sobretudo no
que diz respeito a cena primaria, enquanto resumindo toda a sua problematica.

Associados aos restos nao analisados supostos por Freud, diz sofrer de um
problema intestinal nunca resolvido, contraido por causa da analise: “meus incOmodos
intestinais me vieram da Psicanalise. Perdi minha fortuna”. O que se supde ter a ver
com o fato de Freud té-lo prendido em Viena, em vez de aconselha-lo a voltar para
Odessa. Introduz, a0 mesmo tempo, uma idéia oposta a esta, a de que Freud pode ter
salvado sua vida, ao impedi-lo de voltar. “Talvez, ndo sei”, volta a duvidar. Esse
momento de sua conversa com Karin Oberholzer deixa claro a tonica do seu demorado
relato: a divida obsessiva permanente, constituindo-se no conflito nodal da sua neurose.
Além disso, na sua relacdo com a mulher que o acompanhou até a morte, tanto solta
muito dinheiro para ela quanto lastima, miseravelmente, tal desprendimento, prendendo,
mesquinhamente, o que Ihe resta de sua fortuna.

Esse movimento é acompanhado por suas alternancias intestinais em diarréias e
prisdes de ventre intermitentes.

Estendendo-se, exaustivamente, por dois anos diante da, agora, confidente
jornalista, seu discurso tem uma estrutura nitidamente obsessiva nas suas hesitagdes, nas
ruminacles incessantes dos mesmos temas, nas permanentes dividas que o assaltam,
retirando-lhe o sossego. Expressdes como “impossivel de saber”, “talvez, ndo sei”,
“acho, ndo sei”, e até por interrogacdes como “Eu tinha idéias fixas ou isso vinha sem
idéias fixas?” Ao mesmo tempo, estabelece continuas consultas ao outro mais proximo
sobre questitnculas do dia a dia que, para ele tomam proporcOes exageradas. A sua
impossibilidade de tomar decisdes o levava a ndo dar um passo sem consultar 0s
médicos ou analistas e a prépria Karin Oberholzer , na época das entrevistas.

Tal falta de condicgdes para se decidir remete ao que Lacan considera um aspecto
da dialética do senhor e do escravo ndo desenvolvida por Hegel e que diz respeito a
posicdo do obsessivo com relacdo ao senhor. Trata-se de que o escravo, diante do risco
da morte, se confronta com a possibilidade de dominacdo oferecida na luta de puro
prestigio. Mas sabendo-se mortal, conclui que o senhor pode morrer; assim, aceita

trabalhar para ele, renunciando nesse entretempo ao gozo e, na incerteza do momento



em que advira a morte do senhor, ele espera.

A davida obsessiva remete a essa espera, porém, nesta circunstancia, ele deixa
de ser, antecipando a morte do senhor a partir do que ele vivera, mas nessa espera,
identifica-se ao senhor como morto.

E nesse sentido que é importante se identificar a estrutura a qual é ligada a
intervencdo do analista. Essa observacdo é feita por Lacan, quando diz que toda
intervencdo é recebida pelo sujeito em funcdo de sua estrutura. Desde que o obsessivo
transita continuamente no tempo de um gozo antecipado, cabe ao analista intervir no
sentido de liberta-lo desse aprisionamento imobilizante. Nesse caso, 0 manejo do tempo
de duracdo da sessdo € fundamental e decisivo para lancé-lo fora do circulo vicioso a
que o seu desejo conduz e do qual ndo consegue escapar.

E em Freud que Lacan vai encontrar uma apreensdo de que o tempo do sujeito é
marcado pela procura de sua verdade e ndo de uma realidade, fundamento do tempo
I6gico. O fato externo ndo importa, na medida em que vamos encontrar o que Freud
chama de trauma. Determinante do destino do sujeito deve ser retomado no nivel da
palavra, pela rememoracdo, a partir da qual ele reordena as contingéncias
experimentadas no passado, dando um sentido ao seu futuro.

Ao procurar situar cronologicamente a data onde ocorrera a cena primaria, no
caso do “homem dos lobos”, Freud centra o seu interesse nos modos pelos quais o
sujeito ressubjetiva os acontecimentos necessarios para a sua reestruturacdo, o que
acontece “s6 depois” (nachtralich).

Nessa circunstancia, ao anular o tempo para compreender, Freud privilegia os
momentos de concluir, precipitando a reflexdo do sujeito na direcdo do sentido a dar a
cena primordial, levando em conta a descontinuidade do tempo I6gico em oposicdo a
sucessdo continua do tempo cronolégico.

E este 0 ponto central da questio da observancia do tempo do sujeito na anélise
onde se demonstra que € a certeza antecipada pelo sujeito no tempo de compreender
que, pela pressa que precipita 0 momento de concluir, determina no outro a decisdo que
torna 0 movimento verdadeiro ou falso. Aqui voltamos a situacdo exemplar encontrada
na ilustracdo dada por Lacan quanto aos detentos.

Porém, em se tratando de interrup¢do anunciada do fim da analise do “homem
dos lobos”, o resultado foi a manutencdo do sujeito na alienacdo de sua verdade, na
medida em que ele ndo conseguiu, jamais, integrar suas rememoragdes a sua historia,

ressubjetivando os fatos, demonstracéo evidente de sua permanéncia no instante de ver.



N&o podemos nos furtar a flagra-lo, nas suas conversas com Karin Oberholzer,
num discurso repetitivo, sem saida, circular, levando-o sempre de volta aos signos da
Psicandlise — cena primaria, seducdo, castracdo — lugar onde sdo colocadas as estruturas
fundantes do sujeito quando nédo integradas de forma singular ao discurso do analisante,
tornando-se significantes do seu percurso e propondo-se, sempre, como algo novo e

surpreendente, tanto para o analisante quanto para o analista.



